

# 

[הופר החיבונה]

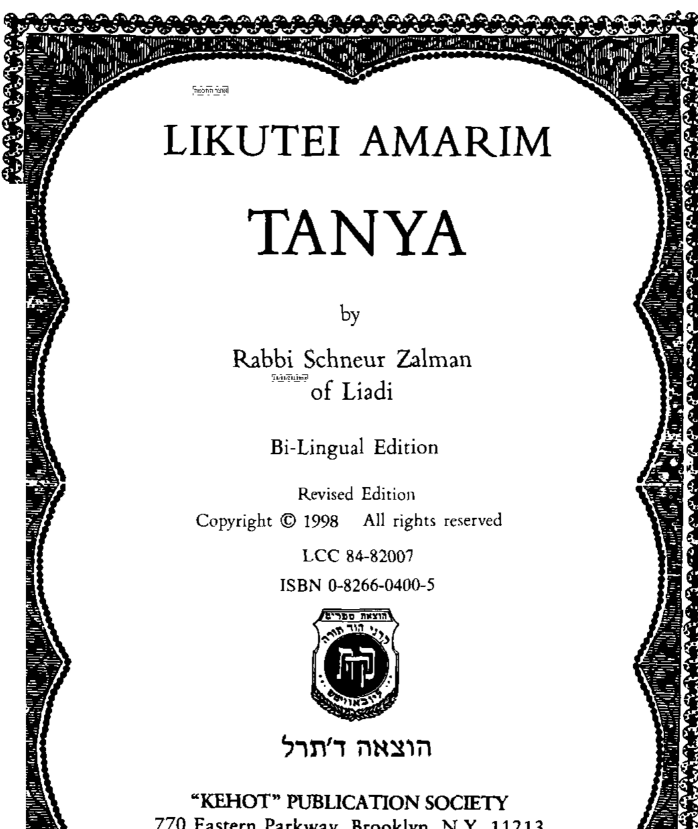


יוצא לאור על ידי מערכת "אוצר התסידים"

ברוקלין, נ.י.

770 איסטערן פארקוויי

סניף: לונדון, אנגליא שנת חמשת אלפים שבע מאות חמשים ושמונה לבריאה שלוש מאות שנה להולדת הבעל שם טוב זייע



770 Eastern Parkway, Brooklyn, N.Y. 11213 LONDON, ENGLAND 5758 • 1998



# מפתח כללי

| בתח דבר מכ"ק הדמו"ר שליט"ה                                                             | •                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| <del></del>                                                                            |                  |
| לקוטי אמרים:                                                                           |                  |
| הסכמות 4-ג                                                                             |                  |
| הקדמת המלקט                                                                            |                  |
| חלק ראשון: ספר של בינונים ה־עה                                                         | •                |
| חלק שני: חינוך קטן — שער היחוד והאמונה 150 חלק                                         |                  |
| חלק שלישי: אגרת התשובהחלק שלישי: אגרת התשובה                                           | 1                |
| אגרת הקודש קב־קנג                                                                      | <b>:</b>         |
| קנג־קסג קנג־קסג                                                                        | )                |
|                                                                                        | אה 10/08/2018 בו |
|                                                                                        |                  |
| הוספה:                                                                                 |                  |
| מורל שיעור קסד־334                                                                     | 1                |
| _                                                                                      |                  |
|                                                                                        |                  |
| מפתחות קסח                                                                             |                  |
| פתח דבר מכ"ק חדמו"ר שליט"ח                                                             |                  |
| פאקסימיליא — שער התניא דפוס הראשון קע                                                  |                  |
| פחקםימילית — כתב יד התנית מהדורת קמת 340-קעב                                           |                  |
| פחקם ומילות — כמב יו האניתו מאדורתו קמת ש40 עצב<br>פחקם ימילית — רשימת קודש כ"ק חדמו"ר |                  |
| שמקטימיטט ישימיו קווע כ ק מומו י<br>מהוריי"ן) מש ע"ד כתב יד החניא הנ"ל                 |                  |
|                                                                                        |                  |
| מפתח ענינים קעג־קפז                                                                    |                  |
| מפחח שמות ספרים ואנשים                                                                 |                  |
| לוח החיקון קצ-קצג                                                                      |                  |
| הערות ותיקוניםהערות ותיקונים בערות ותיקונים בערות ותיקונים                             |                  |
| כתכי יד ודפוסי התניא (רשימה קלרה) ב-470 מתכי יד ודפוסי התניא                           |                  |
| תרגומים רלו -רמב                                                                       |                  |
| השלות 484-רמג                                                                          |                  |
| ראשי פרקים מתולדות רבינו הזקן 486-רמד                                                  |                  |
|                                                                                        |                  |
|                                                                                        |                  |
| לות ראשי תיכות                                                                         |                  |

## COMPREHENSIVE TABLE OF CONTENTS

| PREFACE BY THE LUBAVITCHER REBBE שלים"אVII       |
|--------------------------------------------------|
| Introduction to Bi-Lingual Edition828            |
| Introduction to Bi-Lingual Edition               |
|                                                  |
| PART I: LIKUTEI AMARIM                           |
| Introduction by Nissan Mindel, translator832     |
| Title PageX                                      |
| Approbation XIV                                  |
| Compiler's ForewordXVIII                         |
| Chapter 1-531-282                                |
| <u>ואה 10/08/2018</u>                            |
| PART II: SHAAR HAYICHUD VEHAEMUNAH               |
| Introduction by Nisen Mangel, translator854      |
| Chapter 1-12                                     |
| PART III: IGERET HATESHUVAH                      |
| Introduction by Zalman I. Posner, translator860  |
| Chapter 1-12                                     |
| Chapter 1-12                                     |
| PART IV: IGERET HAKODESH                         |
| Introduction by Jacob I. Schochet, translator864 |
| Igeret 1-32389-593                               |
| DADTS 14 441 INDED TOO ACTIAD ON                 |
| PART V: KUNTRESS ACHARON                         |
| Introduction by Zalman I. Posner, translator958  |
| Kuntres                                          |
| SUPPLEMENTS - HEBREW                             |
| Moreh Shiur (Daily Study Guide)636               |
| Facsimiles                                       |
| Index of Subjects                                |
| Index of Books and Authors                       |
| Table of Corrections                             |
| Notes and Text Emendations                       |

### COMPREHENSIVE TABLE OF CONTENTS

| List of Tanya Manuscripts                                               | 711                |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| List of Tanya Editions and Printings                                    | 716                |
| List of Tanya Translations                                              |                    |
| Notes                                                                   | 793                |
| Important dates in the life of Rabbi Schneur Zalman                     | 10/08/2018hhis 795 |
| Important dates in the life of Rabbi Schneur Zalman                     | 7 <b>9</b> 7       |
| SUPPLEMENTS - ENGLISH                                                   |                    |
| Introduction to Bi-Lingual Edition                                      | 828                |
| Foreword to Second Bi-Lingual Edition                                   | 829                |
| Foreword to Third (revised) Bi-Lingual Edition                          | 830                |
| Foreword to Fourth (revised) Bi-Lingual Edition                         | 831                |
| Introduction to Tanya Part I, by Nissan Mindel                          | 832                |
| Glossary                                                                | 844                |
| Introduction to Part II, by Nisen Mangel                                | 854                |
| Introduction to Part III, by Zalman I. Posner                           | 860                |
| Introduction to Part IV, by Jacob I. Schochet                           | 864                |
| Approbation                                                             | 870                |
| Mystical Concepts in Chassidism, by Jacob I. Schochet                   | 872                |
| Introduction to Part V, by Zalman I. Posner                             | 958                |
| Moreh Shiur (Daily Study Guide)                                         | 960                |
| List of Tanya Editions and Printings, by countries                      | 962                |
| Important dates in the life of Rabbi Schneur Zalman                     | 1011               |
| Portrait of Rabbi Schneur Zalman                                        | 1012               |
| NOTE:                                                                   |                    |
| The daily MOREH SHILIR - study sections - have been incorporated into t | he text            |

The daily MOREH SHIUR - study sections - have been incorporated into the text of the English translation.

- ★The regular year is denoted by the symbol which signifies the beginning of the daily portion.
- ★The leap year is denoted thus ▲

The corresponding date for each section is located at the foot of the page.

For further explanation, the reader is directed to the section entitled MOREH SHIUR on page 960.

<sup>★</sup>These symbols are placed in the margin adjacent to the line containing the sentence or phrase at which the day's section commences.

### **PREFACE**

# by the Lubavitcher Rebbe שלים א שלים א

Chassidus in general, and Chabad Chassidus in particular, is an all-embracing world outlook and way of life which sees the Jew's central purpose as the unifying link between the Creator and Creation.<sup>1</sup> The Jew is a creature of "heaven" and of "earth," of a heavenly Divine soul, which is truly a part of G-dliness,<sup>2</sup> clothed in an earthly vessel constituted of a physical body and animal soul, whose purpose is to realise the transcendency and unity of his nature, and of the world in which he lives, within the absolute Unity of G-d.

The realisation of this purpose entails a two-way correlation: one in the direction from above downward to earth; the other, from the earth upward. In fulfillment of the first, man draws holiness from the Divinely-given Torah and commandments, to permeate therewith every phase of his daily life and his environment—his "share" in this world; in fulfillment of the second, man draws upon all the resources at his disposal, both created and man-made, as vehicles for his personal ascendancy and, with him, that of the surrounding world. One of these basic resources is the vehicle of human language and communication.

As the Alter Rebbe, author of the Tanya, pointed out in one of his other works,<sup>4</sup> any of the "seventy tongues" when used as an instrument to disseminate the Torah and Mitzvoth, is itself "elevated" thereby from its earthly domain into the sphere of holiness, while at the same time serving as a vehicle to draw the Torah and Mitzvoth, from above downward, to those who read and understand this language.

\* \* \*

In the spirit of the above-mentioned remarks, the volume presented here—the first English translation of the Tanya (Part I) since its first appearance 165 years ago—is an event of considerable importance. It brings this basic work of Chabad philosophy and way of life to a wider range of Jews, to whom the original work presents a language problem or even a barrier. It is thus a further contribution to the "dissemination of the fountains" of Chassidus which were unlocked by Rabbi Israel Ba'al Shem Tov, who envisaged Chassidus as a stream

of "living waters," growing deeper and wider, until it should reach every segment of the Jewish people and bring new inspiration and vitality into their daily lives.

The translation of such a work as the Tanya presents a formidable task. As a matter of fact, several unsuccessful attempts had been made at various times in the past to translate the Tanya into one or another of the European languages.<sup>5</sup> It is therefore to the lasting credit of Dr. Nissan Mindel that this task has been accomplished.

Needless to say, translations are, at best, inadequate substitutes for the original. It is confidently hoped, however, that the present translation, provided as it is with an Introduction, Glossary, Notes and Indexes, will prove a very valuable aid to students of Chassidus in general, and of Chabad in particular.

אוצר אווא 10/08/2018

MENACHEM SCHNEERSON

Lag B'Omer, 5722

### Notes to Preface

[1] See also Tanya, chaps. 36-37.

[2] Ibid., beg. chap. 2.

[3] Ibid., chap. 37.

[4] Torah Or, Mishpatim, beg. "Vayyiru k'ma'asei livnas hasapir."

[5] A translation of all the parts of the Tanya into Yiddish, by the late Rabbi Uriel Zimmer 7. 9 was published by Otzar Hachassidim Lubavitch and Kehot Publication Society in 1958. An English translation of the second part of the Tanya

appears in The Way of the Faithful, by Raphael Ben Zion (Los Angeles, 1945), which leaves much to be desired. A new and revised English translation of it, together with the other parts of the Tanya is in preparation by the Kehot Publication Society.\*

\* Subsequently, the English translations of all five parts of Tanya have already been published by the Kehot Publication Society.

### פתה דבר

\*\* (מכ״ק אדמו״ר שליט״א לההוצאה דשנת ה׳תשי״ד)

בזה הננו מו"ל את הספר לקוטי אמרים — תניא אשר לרבנו הזקן.

בפוטוגרפיא מהתניא דפוס ווילנא שנת תרצ"ז.

על פי בקשת רבים, הדפסנו בהוצאה זו -- בסוף הספר -- את ה-מורה שיעור" -- שיעורי לימוד התניא כפי שנחלק, על ידי כ"ק מו"ח אדמו"ר זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע, "לימי השנה, מראש השנה לחסידות י"ט כסלו עד י"ט כסלו הבא עלינו ועל כל ישראל אחינו לטובה ולברכה בגשמיות וברותניות".

כן באו בהוספה לבסוף: א) מפתח ענינים. ב) מפתח שמות ספרים ואנשרם: ג) לוח התיקון. ד) הערות ותיקונים. ה) כתבי יד ודפוסי התניא (רשימה קצרה) — ערוכים על ידי הח"מ. ו) פאקסימיליא של: 1) השער דהוצאה הראשונה של התניא. 2) עמוד מכתב יד התניא מהדורא קמא אשר קרוב לודאי שזהו גוף כתי"ק רבנו הזקן.

### מנחם מענדל כן חנה שניאורמאהן

ערב שבת קדש עשרים במנחם אב היתשייג.

ברוקלין, נ.

אוצר החכמה

י) ראה מכתב כ״ק מו״ה אדמו״ר אודות זה — בספר קיצורים והערות לספר לקוטי אמרים. בספר זה באו ג״ב: א) קיצורים לתניא חלק ראשון, הגהות על התניא, המאמר "להבין הקושיא הנזכרת בתחלת ספר התניא״, רשימות הערות וביאורים בפרקים א — כג של התניא, הידועים בשם "ומשביעין אותו״. "וגפש השנית״ — כל הג״ל לכ״ק אדמו״ר הצמח צדק נ״ע. ב) הערות מכ״ק אדמו״ר מהורש״ב נ״ע על התניא. ג) מכתב אודות התניא ורשימה ע״ר העתקת התניא מכ״ק מו״ח אדמו״ר. ד) פאקסימיליא מכתב יד התניא וביאור אורותו מכ״ק מו״ח אדמו״ר. ה) פאקסימיליא משער התניא דפוֹס הראשון.

יי) בהוצאה זו נתקנו כמה מטעיות הדפוס שבהוצאות הקודמות, בחלקם נכנסו בפנים ובחלקם — בלוח התיקון ובהערות ותיקונים. כן נדפסו, בפאקסימיליא, כל ארבעת העמודים של הכת"י תניא מהדורא קמא וביאור כ"ק מו"ח אדמו"ר ע"ד כת"י תניא הנ"ל.

(II/II/211Ifm#)

# LIKUTEI AMARIM

### PART ONE

### ENTITLED

### SEFER SHEL BENONIM

Compiled from (sacred) books and from sages, exalted saints, whose souls are in Eden; based on the verse "For it is exceedingly near to you, in your mouth and in your heart, to do;" to explain clearly how it is exceedingly near, in a lengthy and short way, with the aid of the Holy One, may He be blessed.

שער ראשון קובץ שלשלת האור

אוצר החכמה

היכל שלישי

ספר

לכומי אמרים

חלק ראשון

הנקרא בשם

ספר של בינונים

מלוקם מפי מפרים ומפי סופרים קדושי עליון ג"ע מיומד על פסוק כי קרוב אליך הדבר מאוד בפיך ובלבבך לעשותו לבאר הימב איך הוא קרוב מאוד בדרך ארוכה וקצרה בעוה"י.

ונתוסף בו אגרת התשובה מאדמו"ר נ"ע בדרך ארוכה וקצרה כולל כל ענייני התשובה גם אגרת הקודש אשר כתב בכתב ידו הקדושה ולשונו המהור.

כל אלה חוברו יחדיו תמים מלמעלה עיר וקדיש משמיא נחית הוא ניהו כ"ק אדמו"ר הגדול הגאון האלקי אור עולם מופת הדור נזר ישראל ותפארתו קדוש ה' מכובד

מרנא ורבנא שניאור ולמן נבנ"מ.

ועתה הוגה היטב התרצאה החדשה והמתקנת בעיון נמרץ כמבואר מעל"ה



יוצא לאור על ידי מערכת

"אוצר החסירים"

ברוקלין, נ. י.

770 איסטערן פארקוויי

סניף: לונדון, אנגליא

שנת **בקדוש ישראל יגילו** לפייק שנת חמשת אלפים שבע מאות חמשים ושמנה לבריאה.

11 עמוד tablet.otzar.org הודפס מאתר אוצר החכמה

ישר אות התוצאה החדשה והמכמת שנעשתה בידיעת והמכמת על אודות התוצאה החדשה נכדי ארמו"ר בעל הצ"צ ג"ע זי"ע.

כגון דא צריך לאורועי ברבים. אשר עלינו להודות לה' כי גבר עלינו חסדו עד כה שזכינו בעזר השי"ת להגיה את האנה"ת והאנה"ק על צד היותר נעלה עד מקום שידו של אדם מגעת בעיון נטרץ ע"י השתדלות עצומה וזריזות יתירה בחיפוש אחר חיפוש בכת"י ישנים הנמצאים אצל הרבנים הקרושים שליט"א נכדי אדמו"ר בעל הצ"צ ז"ל נ"ע שיש לסמוך עליהם . ונוסף ע"ו שגם אח"כ ביניעה עצומה ומתינות נדולה הונף והוברר רבות פעמים לברר וללבן כל דבר עד שבאנו לעומק השוה והמישור לעמוד על דעת חכמים . ובאיזה מקומן זכינו לנוף כתי"ק הנמצאים ת"י הרבנים הנ"ל ואור ה' האיר עינינו להגיה מתוכם גם מעם מן המעם מן השגיאות הנסצאים בהלק"א ושער היחוד והאמונה שבדפום סלאווימא נתקנו כעת כעזה"י פלבד אשר בשער היחוד והאמונה הוספנו את החשלמה מפרק ו׳. ועל המוב זו תורה יזכר למוב החסיד הטפורסם מו"ה כושה וויילער ז"ל מקריסלאווא אשר יגע וטרח ומצא הרבה להגיה את האגה"ק וקיבץ על יד על יד רבות ההשמטות מהאגה"ק. וכ"ז היה לנו לעינים למלאכת ההנ"ה אשר ממנו לקחנו הרכה. וזכות נדול לו בזה. ואנחנו תפלה אשר פועל ידינו ירצה ה' לשמחת לכב כל הצמאים והתאבים לדבר ה' המה דברי כ"ק אדמו"ר זצוקללה"ה נ"ע זי"ע. ויספו ענוים בה׳ שמחה ואביוני אדם בקדוש ישראל יגילו אכי"ר. והרובה עלי להודיע כי זכות ההדפסה של זה חספר התגיא תוצאה חדשה ומתוקנת עם כל התיקונים וההוספות שבו , מסרתי להמדפיסים האלמנה והאחים ראם לקנין עולם. ומבלעדם וזולתם אסור לשום אדם להדפים את הספר התגיא

הזה שעם התיקונים וההוספות הנ"ל הן בתכנית זה והן בתבנית אחר. וע"ו באתי עה"ח יום א' דחנוכה תר"ם לפ"ק, פה ווילנא.

נאם אשר ב״ר מאיר ז״ל שו״ב מניקאלאייעב.

אוצר החכמה

אנחנו הח"מ המדפיסים האלמנה והאחים ראם מכרנו את זכות הדפסת ספר התניא תוצאה הדשה ומתוקנת דשנת חמשת אלפים ושש מאות וששים לברה"ע הלקוחה בידנו מאת ר' אשר ב"ר מאיר גראצמאן שו"ב מניקאלאייעב הבא בכח הרבנים הקדושים שליפו"א נכדי אדמו"ר בעל הצ"צ וצ"ל נכנ"מ זי"ע, את הזכות הזאת מכרנו עתה לכ"ק אדמו"ר הר"ר שלום דובער שלים"א מליובאווימש ע"י בא כחו ר' אנשיל אראנאווימש שי' מפה זוילנא למובת המוסד תומכי-תמימים, ומעתה אין אנו רשאים להדפים את ספר התניא, לא אנחנו ולא באי כחנו, או גם מגירא דילן עד סוף העולם , ונוסף להזכות מכרנו לכ"ק אדמו"ד שלימ"א מליובאווימש הנ"ל ע"י בא כחו הנ"ל את המאמריצין והפלאמין השייכים להדפסת התניא הנ"ל (שמעתה הוא נחשב להונו ורכושו של המוסד הנ"ל) והחובה עלינו לחת מקום לכל הנ"ל בבית דפוסנו כל אימת שירצה ר' אנשיל הנ"ל הבא בכח אדמו"ר שליט"א, וכ"ז נעשה בקנא"ם ובכל תוקף דין תורה ודינא דמלכותא וע"ו באנו עה"ח יום ד' כ"ה לחדש תמוז תרם"מ פה ווילנא:

נאום האלמנה והאחים ראם . אום האלמנה והאחים האם

# Approbation<sup>1</sup>

by the famous rabbi and chasid, G-dly man, of saintly renown, our teacher Rabbi Meshulam Zusil of Anipoli:<sup>2</sup>

I have seen the writings of this rabbi and gaon, G-dly man, saintly and pure, lucid speculum; and well he did; G-d in His wonderful kindness having put into his pure heart to accomplish all this in order to show the G-dly people His holy ways.

It was [the author's] intention not to publish these writings in print, since it is not his custom. However, because these kuntresim³ have spread in the midst of all Israel in numerous copies by sundry copyists, and, as a result of the many transcriptions, the copyists' errors have multiplied exceedingly, he was impelled to bring these kuntresim to the printing press.

And G-d has aroused the spirit of the [two] partners, the outstanding and distinguished scholar R. Sholom Shachne, the son of R. Noah, and the outstanding and distinguished scholar R. Mordechai, the son of R. Shmuel haLevi, to bring these kuntresim to the printing house in Slavita. So I said of this good deed, More power to you. However, they were apprehensive of the growing number of printing establishments which are wont to

by the famous rabbi and chasid, G-dly man, of saintly renown, our teacher Rabbi Yehuda Leib haCohen:<sup>7</sup>

The wisdom of the man illumines the face of the earth<sup>8</sup>—on seeing the work of the saintly hands of the author, rabbi and gaon, G-dly man, saintly and pure, pious and humble, whose hidden [powers] had been revealed long ago, when he dwelt in the council of the wise with our lord, master and teacher, the world gaon,<sup>9</sup> and drew water from the well of living waters. Now, Israel<sup>10</sup> shall rejoice as his saintly words are revealed in this compiled work which is about to go to press, to teach the people of G-d the ways of holiness, as anyone can see in the inwardness of [the author's] words.

That which is common knowledge requires no proof. Only because of the apprehension of a wrong, lest a loss be caused to the printers, I come to confer sanction and prohibition, that no man lift up his hand or foot to reprint this work for a period of five years from below date. Whoever will heed these my words will be blessed with good.

These are the words of one who speaks for the glory of the Torah, this third day of the weekly portion Tavo, 556.11

YEHUDA LEIB HACOHEN

cause damage and ruin to the accredited ones. In view of this, we have resolved to give this approbation so that no man should dare lift his hand and foot to cause any damage, Heaven forfend, to the said printers by encroaching upon their exclusive right in any manner. It is to restrain any person from reprinting this book without the knowledge of the said printers for a period of five full years from the date below. He who will heed these my words will be blessed with good. These are the words of one who demands this for the glory of the Torah, this day, the third, twice blessed with "it is good," of the weekly portion Tavo, in the year מדותים (556).6

The insignificant MESHULAM ZUSIL of Anipoli

### הסכמת

המפודטם איש קרוש יאטר לו מהור"ר יהודא ליב הכהן:

חבבת אדם תאיר פני הארץ בראומי ידי קוש המחבר הרב הגאון איש אלקים קדום וסהור חסיד ועניו חשר מכבר נגלה מסמריו יושב בשבת תחכמוני אנל אדוניגו מורינו ורבינו גאון עולם ודלה מים מבאר סים חיים וכפת ישתת ישראל בהגלות דברי קדשו המחובר להבית לבית הדפוס ללמד לפס ה' דרכי קדש כאשר כל אחד יחזה בפניתיות דבריו והתפורסם אין לריך ראיה רק מחשש קלקול כדבר שלא יגרום היזק לתדפיסים כאסי ליחן חוקף ואזהרה לבל ירים חיש חת ידו ורגלו לדפוס עד משך חמש שנים תיום דלמעה ושומע לדברי אלה יבוא פליו ברכת פוב הכ"ד התדכר זאם לככוד התורה היום יום ג' פרשה חבח חקנ"ו לפ"ק.

יהודא ליב הכהן.

שנים רלופים מיום דלממה ושומע לדברי אלה יבא פליו ברכת עוב הכ"ד הדורש ואת לכנוד המודה היום יום ג' שנכפל כו כי מוב פי תבא שנת פדותיגו לפ"ק. הקטן משולם זוסיל מאניפאלי.

המפורכם איש משולם מוהר"ר ווסיל מאניפאלי:

הנה בראותי אם הכחבים של הרב האי בחון חיש חלקים קדוש וסהור תשפתלרית המחירה ועוב חשר עשה וחשר הפליא ה' חסדו זנתן בלבו הסהור לעשום את כל אלה להראות פס ה' דרכיו הק' . ורצוט היה שלא להפלות אם הכחבים ההם לצית הדפוס תחתם שאין דרכו בכך . רק תחמת התפשפות בקונפוסים ההם בתרב כל ישראל בהפחסות רבות מידי סופרים משונים ומחמת ריכוי העתקות שיטת רכו הפ"ם במאד. להביח הקונעלקים ההם לבית הדפום. והעיר ה' את רות השושפים ה"ה הרבני המופלג סוחיק מוהר"ר שלום שכנא במסור"ר בח וה"ה סרבני התופלג הותיק מהור"ר כורדכי נמהור"ר שפואל הלוי להביא הקונפרסים ההם לבית הדפוס בסלאווימה ולפעלה עצה התרתי יישר חילא אך עלו בלבס מגור מסביב מן הדפוסים אשר רט עדרכן להזיק ולקלקל המחושרים אי לואם גמרנו בלבינו ליחן הסכמה לכל ירים איש את ידו ואת

מוצך הוויסקה

[1] Note that the name of the author was withheld both from the front cover as well as from the Approbations in the first seven editions. Only beginning with the eighth edition (Shklov '574 [1814]), the author's name was included in the title cover posthumously, when also the Approbation by the author's sons first appeared. [2] The

author's colleague and a disciple of Rabbi Dov Ber of Miezricz. [3] See Tanya, KPS ed. (Brooklyn, N.Y., 1958), p. 407. [4] The author's sonin-law and father of Rabbi Menachem Mendel of Lubavitch, third leader of Chabad. [5] Gen. 1:10, 12. [6] I.e. 5556; it is customary to omit the millennial. [7] A disciple of Rabbi

רגלו לגרום להתדפיסים כנ"ל שום ביוק חס ושלום בהשגת גבול בשום אופן . ואסור לשום אדם לדפום הספר הנ"ל כלתי ידיפת החדפיסים הנ"ל פד חשך חחש

> Dov Ber of Miezricz, and a colleague of the author. [8] Eccl. 8:1. [9] The reference is to Rabbi Dov Ber of Miezricz, hinted also by the word "מכאר מים חיים מבאר "from the well of living waters." [10] Alluding to Rabbi Israel Ba'al Shem Tov. [11] See n. 6, above.

# ^Approbation¹

by the rabbis (long may they live), the sons of the gaon the author (of blessed memory, whose soul is in Eden).

Whereas it has been agreed by us to give authorisation and prerogative to bring to the printing press, for a remembrance unto the children of Israel, the written words of uprightness and truth, the words of the Living G-d, authored by our lord father, teacher and master, of blessed memory, recorded personally in his saintly expression, whose words are all burning coals to set the hearts aflame to bring them closer to their Father in heaven; they are entitled Igeret hakodesh ("Holy Epistle"), being mostly epistles sent by his holy eminence, to teach the people of G-d the way by which to walk and the deed which they should do;

And inasmuch as he has made references. in many places, to the Sefer Likutei Amarim, since the words of the Torah are scanty in one place and ample in another,2 especially also as he introduced new material in the Kuntres Acharon on certain chapters which he wrote when he composed the Sefer Likutei Amarim, profound discussions on passages in the Zohar, Etz Chayim and Peri Etz Chayim, which [passages] appear contradictory to one another, but he, with his inspired perception, has reconciled them, each statement in its own manner, as he has written in the Likutei Amarim, we have seen fit and proper to join them with the Sefer Likutei Amarim

and *Igeret hateshuvah*<sup>3</sup> of his saintly eminence, our lord father, teacher and master, of blessed memory;

[Therefore], we come to place a great fence and the rabbinic injunction of wint (excommunication) for which there is no remedy, that no man lift his hand to reprint them in their present form, or in part, for a period of five years from the date below.<sup>5</sup>

However, this should be made known: To our misfortune the manuscripts written by his personal saintly hand which were composed with great punctiliousness, without a superfluous or deficient letter, have become extinct; only this little has remained from the abundance, and it has been carefully collected one by one from the copies spread among the disciples. Should, therefore, an error be discovered (who can understand [and prevent] errors?) the evident error will be identified as a scribe's error, but the meaning will be clear.

Declared by DOV BER, the son of my lord father, teacher and master, gaon and chasid, saint of Israel, our teacher and master SCHNEUR ZALMAN, of blessed memory, 2"121.7

Also declared by CHAYIM ABRAHAM, the son of my lord father, teacher and master, gaon and chasid our teacher and master SCHNEUR ZALMAN, the memory of the traddik be blessed, 2"131.7

Also declared by MOSHE, the son of my lord father, teacher and master, gaon and chasid, SCHNEUR ZALMAN, of blessed memory, 2"121.7

אוצר החכמה

אהח8/2018 אהח

### הרבנים שי בני הגאון המחבר ז"ל נ"ע.

קיורת שהוסכם אצלינו ליתן רשות הזרכנא להעלות על מכבש הדפום לזכרון לבנ"י כתוב דברי יושר ואמת דברי אלקים חיים של א"א מו"ר ז"ל כתובים בכתב ידו הקרושה בעצמו ולשתו הסרוש שכל דבריו כגחלי אש בוערות ילהיבו הלבבות לקרבן לאביהן שבשמים. ובשם אגרת הקדש נקראו שרובם היו אנרת שלות מאת כ"ק לתורות לעם ה' הדרך ילכו בה והמעשה אשר יעשון ומחמת שבכמה מקומות הציב לו ציונים בם' לקומי אמרים שלו וד"ת עניים במקום ארד ועשירים במ"א ומה גם בשביל דבר שנתחדש בו קונפרם אחרון על איזה פרקים אשר כחב בעת חיברו הם׳ לק"א פלפול ועיון עמוק על מאמרי זהר וע"ח ופע"ח שנראים כסותרים זא"ז וברוח מבינתו מישבם כל דיבוד על אופניו שכתב בלק"א ראו ראינו שראוי ונכון לחברם עם ספר לקוטי אמרים ואנה"ת של כ"ק א"א כו"ר ו"ל. אי לואת באנו להפיל נודא רבה ונזרת נח"ש דרבגן דלית לה אסוותא שלא ירים איש את ידו להדפים כתבניתם או זה כלא זה משך חמשה שנים מיום דלממה ברם כנון דא צריך לאודועי שבעו"ה ספו תמו כתבי ידו הקרושה בעצפו אשר היו בדקדוק גדול לא חסר ולא יתר אות א' ולא נשאר כ"א זה המעם מהרבה אשר נלקשו אחד לאחד מהעתקות המפוזרים אצל התלמידים ואם המצא תמצא איזה מעות שניאות מי יבין יסצא המעות דמוכח ממעות סופר והכוונה תהיה ברורה:

נאום דוב בער בא"א פו"ר הגאון החסיד קדוש ישראל פרנא ורבנא שניאור זלכון ו"ל נבג"מ.

ונאום דיים אברדם בא"א מו"ר הנאון החסיד מרנא ורבנא שניאור זלמן וצ"ל נכג"מ.

תאום כושה בא"א מו"ר הגאון החסיר שניאור זלמן ז"ל נבג"מ.

[1] First published in the Shklov, '574 (1814) ed. See n.1., p. viii, above. [2] Talmud Yerushalmi, Rosh Hashanah, ch. 3, hal. 5. [3] Note that Sha'ar ha-Yichud veha-Emunah

(part II of the Tanya) is not mentioned here; neither is it mentioned in the title cover. [4] אחרם, שמחא three forms of excommunication. [5] In the Shklov, '574 ed. appears the

date "5[th day (Thu.)] 22nd of Iyar, '574," subsequently omitted. [6] Ps. 19:13. [7] ייhis soul rests in the hidden treasures of heaven."

11/11/21111112

# Compiler's Foreword<sup>1</sup>

Being an Epistle sent to the Communities of our Faithful. May the Almighty guard them.

To you, O men, do I call. Listen to me, you who pursue righteousness, who seek the Lord; and may G-d hearken to you, both great and small, all the faithful in our land and those adjacent to it. May each in his place achieve peace and eternal life, for ever and ever. Amen. May this be His will.

Behold, it is known as a saying current among people—all our faithful—that listening to words of moral advice is not the same as seeing and reading them in books. For the reader reads after his own manner and mind, and according to his mental grasp and comprehension at that particular time. Hence, if his intelligence and mind are confused and wander about in darkness in G-d's service, he finds difficulty in seeing the beneficial light that is concealed in books, even though the light is pleasant to the eyes and [brings] a healing to the soul.

Apart from this, the books on piety which stem from human intelligence,<sup>2</sup> certainly have not the same appeal for all people, for not all intellects and minds are alike, and the intellect of one man is not affected and excited by what affects [and excites 3 the intellect of another. Compare with what our Rabbis, of blessed memory, have said4 with reference to the blessing of the "Wise One in Secrets" (DOT upon beholding 600,000 Jews,5 because their minds are dissimilar from one another, and so on.6 As also Rabbi Moses ben Nachman, of blessed memory, [explains the reason for this blessing in Milchamot, elaborating on the commentary

of the Sifre concerning Joshua who is described as "a man in whom there is spirit," "who can meet the spirit of each and every one," and so on.

But even the books on piety, whose basis is in the peaks of holiness, the Midrashim of our Sages, of blessed memory, through whom the spirit of G-d speaks and His word is on their tongue; and [although] the Torah and the Holy One, blessed be He, are one and the same, and all the 600,000 general [souls]9 of Israel with their individual [offshoots] down to the "spark" in the most worthless and least estimable members of our people, the children of Israel, are thus bound up with the Torah, and the Torah binds them to the Holy One, blessed be He, as is known from the holy Zohar<sup>10</sup>—this [bond] pertains [only] in a general way to the community of Israel as a whole. [As for the individual] although the Torah was given to be interpreted, in general and in particular down to the minutest detail, to [apply to] each individual soul of Israel, which is rooted in it |so that these books pertain to every person|, nevertheless not every person is privileged to recognise his individual place in the Torah.

[A further difficulty is the complexity of Torah interpretation.] Even in the case of the laws governing things prohibited and permitted, which have been revealed to us and to our children, 11 we find and witness differences of opinion among Tana'im and Amora'im from one extreme to the other. Yet "these as well as these are the words of the living G-d." 12 The plural 13 is used as a reference to the source of life for the souls of Israel, which are generally divided into three categories—right, left,

והיא אגרת השלוחה לכללות אנשי שלומינו יצ"ו:

אליכם אישים אקרא שמעו אלי רודפי צדק מבקשי ה' וישמע אליכם אישים אלקים למגדול ועד קמן כל אנ"ש דמדינתינו וסמוכות שלה איש על מקומו יבוא לשלום וחיים עד העולם נס"ו אכי"ר:

הבה מודעת זאת כי מרגלא בפומי ראינשי בכל אנ"ש לאמר כי אינה דומה שמיעת דברי מומר לראייה וקריאה בספרים שהקורא קורא לפי דרכו ודעתו ולפי השנת ותפיסת שכלו באשר הוא שם ואם שכלו ודעתו מבולבלים וכחשיכה יתהלכו בעבודת ה' בקושי יכול לראות את האור כי מוב הגנוז בספרים אף כי מתוק האור לעינים וסרפא לנפש ובר מן דין הנה ספרי חיראה הבנויים ע"פ שכל אנושי בוודאי אינן שוין לכל נפש כי אין כל השכלים והדעות שוות ואין שכל אדם זה מתפעל ומתעורר ממה שמתפעל שכל חבירו וכמו שארז"ל נבי ברכת חכם הרוים על ששים ריבוא מישראל שאין דעותיהם דומות זו לזו וכו' וכמ"ש הרמב"ן ז"ל במלחמות שם בפירוש הספרי גכי יהושע שנאמר בו איש אשר רוח בו שיכול להלוך נגד רוחו של כל אחד ואחר וכוי. אלא אפילו בספרי היראה אשר יסודותם בהררי קודש מדרשי חז"ל אשר רוח ה' דבר בם ומלתו על לשונם ואורייתא וקב"ה כולא חד וכל ששים רבוא כללות ישראל ופרטיהם עד ניצוץ כל שבקלים ופחותי הערך שבעמינו ב"י כולהו מתקשראן באורייתא ואורייתא היא המקשרת אותן להקב"ה כנודע בזה"ק הרי זה דרך כללות לכללות ישראל ואף שניתנה התורה לידרש בכלל ופרט ופרטי פרטות לכל נפש פרטית מישראל המושרשת בה הרי אין כל אדם זוכה להיות מכיר מקומו הפרשי שבתורה: והנה אף בהלכות איסור והיתר הנגלות לנו ולכנינו מצאנו ראינו מחלוקת תנאים ואמוראים מן הקצה אל הקצה ממש ואלו ואלו דברי אלהים חיים לשון רבים על שם מקור החיים לנשמות ישראל הנחלקות דרך כלל לשלשה קוין ימין ושמאל

ואמצע אוצר החכמה! 110,009,201919193

[4] Berachot 58a. [5] The reading in the text is ריבוא ("sixty tenthousands"), corresponding to the number of adult male Israelites in the Exodus from Egypt. (Ex. 12:37; Num. 11:21, etc.). [6] The blessing praises G-d Who knows the secrets in the hearts of all men. [7] Num. 27:18. [8] Cf. Rashi's commentary on said verse. [9] In the text the word that is missing. [10] III, 73a,

Cf. Rabbi Joseph I. Schneersohn, Some Aspects of Chabad Chassidism tr. N. Mindel pub. Machne Israel (Brooklyn, N.Y., 1944), pp. 18 ff. [11] The expression "revealed to us and to our children" is taken from Deut. 29:28. The first part of this verse is quoted by the author later. Cf. also beg. ch. 44, infra. [12] Eruvin 13b. [13] Elokim chayim, rather than eloka chay.

<sup>[1]</sup> Hakdamat ha-melaket—for the author considers himself merely a "compiler." [2] As contrasted with books which the author considers divinely inspired, of which he speaks in the following part. [3] In the text the word is missing. See list of text emendations in the Tanya, KPS (Brooklyn, N.Y., 1958), ed. R. Menachem M. Schneerson, pp. 403 ff.

and centre, namely, kindness (chesed), might (gevurah), and so on, <sup>14</sup> so that the souls, whose root originates in the category of kindness, are likewise inclined towards kindness in the leniency of their decisions, and so forth, <sup>15</sup> as is known. All the more, a minori ad mains, in the case of those things which are hidden [yet revealed only] to the Lord our G-d, <sup>16</sup> these being the awe and love that are in the mind and heart of each and every one according to his capacity, i.e. according to his heart's estimation, <sup>17</sup> as explained in the holy Zohar<sup>18</sup> on the verse, "Her husband is known in the gates (she' arim), ..." <sup>19</sup>

▲ I speak, however, of those who know me well, each and every one of our faithful who lives in our country and in lands adjacent to it, with whom words of affection have been frequently exchanged, and who have revealed to me all the secrets of their heart and mind in the service of G-d which is dependent on the heart.<sup>20</sup> May my word percolate to them, and my tongue be as the pen of the scribe in these kuntresim that are entitled Likutei Amarim ("Selected Discourses"), which have been selected from books and teachers,<sup>21</sup> heavenly saints, whose souls are in Eden, and who are renowned among us. [The subjects of some of these discourses are hinted to the wise, in the sacred epistles of our teachers<sup>22</sup> in the Holy Land, may it be built and established speedily in our days, Amen; some of them I have heard from their saintly mouth when they were here with us; and all of them are responsa to many questions which all our faithful in our country have constantly asked, seeking advice, each according to his station, so as

to receive moral guidance in the service of G-d, since time no longer permits of replying to everyone individually and in detail on his particular problem. Furthermore, forgetfulness is common.

I have, therefore, recorded all the replies to all the questions, to be preserved as a sign-post and to serve as a visual reminder for each and every person, so that he will no longer press for admission to private conference with me. For in these [responsa] he will find peace for his soul, and true counsel on every matter that he finds difficult in the service of G-d. His heart will thus be firmly secured in the Lord Who completes everything for us.

As for him whose mind falls short in the understanding of the counsel given in these kuntresim, let him discuss his problem with the foremost scholars of his town, and they will elucidate it for him. And I beg of them not to lay their hand on their mouth, to conduct themselves with false meekness and humility, G-d forbid. It is known what bitter punishment is his who withholds food [i.e. knowledge], and the greatness of the reward [in the opposite case], from the Rabbinic teaching<sup>23</sup> relating to the Scriptural text, "The Lord lighteneth the eyes of them both,"24 for G-d will cause His face to shine upon them, with the light of the countenance of the King [the Source of] life. May the Giver of life to the living make us worthy to live to see the days when "no longer shall one man instruct the other . . . for all shall know Me, . . . "25 "for the world shall be full of the knowledge of G-d, ..."26 Amen. May this be His will.

אַוצר הַּחַלַכמה<sub>ן</sub>

<sup>[14]</sup> The third category is tiferet ch. 15. [15] See ibid., ch. 13 for more above. [17] A reinterpretation of the ("beauty"). See Igeret hakodesh, light on the subject. [16] See n. 11 word shi'ur ("an estimated measure")

<sup>• 21</sup> Kisley

ואמצע שהם חסד ונכורה וכו' ונשמות ששרשן ממדת חסד הנהגתן גם כן להפות כלפי חסד להקל כו' כנודע וכ"ש וק"ו בהנסתרות לה' אלהינו דאינון דחילו ורחימו דבמוחא ולבא דכל חד וחד לפום שיעורא דיליה לפום מה דמשער בליביה כמ"ש בזה"ק על פסוק נורע בשערים בעלה וגו':

אך ביודעיי ומכיריי קאמינא הם כל אחד ואחד מאג"ש שבסדינותינו וסמוכות שלה אשר היה הדבור של חיבה מצוי כינינו וגילו לפני כל תעלומות לבם ומוחם בעבודת ה' התלויה בלב אליהם תמוף מלתי ולשוני עם סופר בקונשריסים אלו הנקראים בשם לקומי אמרים מלוקמים מפי ספרים ומפי סופרים קדושי עליון נשמתם עדן המפורסמים אצלינו וקצת מחם נרמזין לחכימין באגרות הקדש מרבותינו שבאה"ק תובב"א . וקצתם שמעתי מפיהם הקדוש בהיותם פה עמנו וכולם הן תשובות על שאלות רבות אשר שואלין בעצה כל אנ"ש דמדינתינו תמיד כל אחד לפי ערכו לשית עצות בנפשם בעבודת ה' להיות כי אין הזמן גרמא עוד להשיב לכל אחד ואחד על שאלתו בפרטות וגם השכחה מצויה על כן רשמתי כל התשובות על כל השאלות למשמרת לאות להיות לכל אחד וא׳ לזכרון בין עיניו ולא ידחוק עוד ליכנם לדבר עמי ביחידות כי בהן ימצא מרנוע לנפשו ועצה נכונה לכל דבר הקשה עליו בעבודת ח' ונכון יהיה לכו במוח בה' נומר בעדינו: ומי שדעתו קצרה להבין דבר עצה מתוך קונמריסים אלו יפרש שיחתו לפני הגדולים שבעירו והם יבוננוהו ואליהם בקשתי שלא לשום יד לפה להתנהג בענוה ושפלות של שכר ח"ו וכנודע עונש המר על מונע בר ונודל השכר ממאמר רז"ל ע"פ מאיר עיני שניהם ה' כי יאיר ה' פניו אליהם אור פני מלך חיים. ומחיה חיים יזכנו ויחיינו לימים אשר לא ילמדו עוד איש את רעהו וגו' כי כולם ידעו אותי ונו' כי מלאת :הארץ דעה את ה' וגו' אכי"ר

והנה אחר שנתפשטו הקונטריסים הנ"ל בקרב כל אנ"ש הנ"ל בהעתקות רבות מידי סופרים שונים ומשונים הנה ע"י

אוצר החכמה

אה 10/08/2018 מאות

and sha'ar ("gate") in the Biblical quotation following. [18] I, pp. 103a-b. [19] Prov. 31:23. [20] to his Duties of the Heart. [21] On

ריבוי

the sources of the Tanya see intro-youngest) as his "teachers," esp. R duction, infra. [22] RSZ re-Mendel Horodoker. garded some of his senior colleagues, [23] Temurah 16a. [24] Prov. 29:13. Ta'anit 2a. Cf. Bachya's Introduction the disciples of R. Dov Ber of Miezricz [25] Jer. 31:33. (among whom he himself was the [26] Isa. 11:9.

### COMPILER'S FOREWORD

A Since the said kuntresim have been disseminated among all our faithful, as mentioned above, by means of numerous transcriptions by the hands of various and sundry scribes, the multitude of transcriptions brought about an exceedingly great number of copyists' errors. Therefore the spirit of the noble men, named on another page, has generously moved them to a personal and financial effort to have the said kuntresim published, cleared of chaff and errors, and thoroughly checked. I congratulate them on this worthy deed.

And inasmuch as there is an explicit

verse, "Cursed be he that removeth his neighbour's landmark" and "cursed" includes both damnation and shunning, and scripture in addition" loome to invoke a strict prohibition on all publishers against printing the said kuntresim, either themselves or through their agency without the authority of the above-named, for a period of five years from the day that this printing is completed. And it will be well with those who conform, and they will be blessed with good.

These are the words of the compiler of the said Likutei Amarim.

אוצר החכמה!

אהת 10/08/2018 ב

<sup>[27]</sup> Deut. 27:17. [28] Shevu'ot 36a. [29] Kiddushin 6a.

ריבוי ההעתקות שונות רבו כמו רבו המ"ם כמאוד מאוד ולזאת נדבה רוחם של אנשים אפרתים הנקובים הנ"ל מע"ל לפרוח בגופם ומאודם להביא את קונפריסים הנ"ל לבית הדפוס מנוקים מכל סיג וט"ם ומוגהים היטב ואמינא לפעלא טכא ישר חילא ולהיות כי מקרא מלא דבר הכתוב ארור מסיג גבול רעהו וארור בו קללה בו נידוי ח"ו וכו' ע"כ כיהודה ועוד לקרא קאתינא למשדי נודא רבא על כל המדפיסים שלא להדפים קונטריסים הנ"ל לא על ידי עצמן ולא על ידי שלא להדפים קונטריסים הנ"ל לא על ידי עצמן ולא על ידי גירא דילהון בלתי רשות הנקובים הנ"ל משך חמש שנים מיום כלות הדפום ולשומעים יונעם ותבא ברכת פוב כה מיום כלות הדפום ולשומעים יונעם ותבא ברכת פוב כה ברי המלקם ליקוטי אמרים הנ"ל:

אוצר התכם אודת 2018/11:

# ◆ Chapter 1

It has been taught (Niddah, end ch. 3): An oath is administered to him [before birth, warning him]: "Be righteous and be not wicked; and even if the whole world tells you that you are righteous, regard yourself as if you were wicked."

This requires to be understood, for it contradicts the Mishnaic dictum (Avot, ch. 2), "And be not wicked in your own estimation." Furthermore, if a man considers himself to be wicked he will be grieved at heart and depressed, and will not be able to serve G-d joyfully and with a contented heart; while if he is not perturbed by this [self-appraisal], it may lead him to irreverence, G-d forbid.<sup>3</sup>

However, the matter [will be understood after a preliminary discussion].

We find in the Gemara4 five distinct types—a righteous man who prospers, a righteous man who suffers, a wicked man who prospers, a wicked man who suffers, and an intermediate one (Benoni). 5 It is there explained that the "righteous man who prospers" is the perfect tzaddik; the "righteous man who suffers" is the imperfect tzaddik. In Ra'aya Mehemna (Parshat Mishpatim)6 it is explained that the "righteous man who suffers" is one whose evil nature is subservient to his good nature,7 and so on. In the Gemara (end ch. 9, Berachot)8 it is stated that the righteous are motivated by their good nature, ... and the wicked by their evil nature, while the intermediate men are motivated by

both, and so on. Rabbah declared, "I, for example, am a Benoni." Said Abbaye to him, "Master, you do not make it possible for anyone to live," and so on. 10

To understand all the aforesaid clearly an explanation is needed, as also to understand what Job said [Bava Batra, ch. 1], "Lord of the universe, Thou hast created righteous men and Thou hast created wicked men, ..." for it is not preordained whether a man will be righteous or wicked. 12

It is also necessary to understand the essential nature of the rank of the Intermediate. Surely that cannot mean one whose deeds are half virtuous and half sinful, for if this were so, how could Rabbah err in classifying himself as a Benoni? For it is known that he never ceased studying [the Torah], so much so that the Angel of Death could not overpower him; 13 how, then, could he err to have half of his deeds sinful, G-d forbid?

Furthermore, [at what stage can a person be considered a Benoni if] when a man commits sins he is deemed completely wicked (but when he repents afterward he is deemed completely righteous)? Even he who violates a minor prohibition of the Rabbis is called wicked, as it is stated in Yevamot, ch. 2, and in Niddah, ch. 1. Moreover, even he who has the opportunity to forewarn another against sinning and does not do so is called wicked (ch. 6, Shevuot). All the more so he who neglects any positive law which he is able to fulfil, for instance, whoever is able to study Torah and does not.

אהת 10/08/2018

<sup>[1]</sup> Niddah 30b. The "oath" is also explained in terms of a delegation of power to the soul so that it be able to

fulfil its destiny in life on earth. Cf. Kitzurim VeHaorot LeTanya, ed. Rabbi Menachem Mendel of Luba-

vitch, KPS (Brooklyn, N.Y., 1948), pp. 66f. [2] Avot II.13. [3] The apparent contradiction between the two

# ליקוטי ספר של בינונים אמרים

פרק א תניא [בספ"ג דגדה] משביעים אותו תהי צדיק ואל תהי רשע ואפי' כל העולם כולו אומרים לך צדיק אתה היה בעיניך כרשע וצריך להבין דהא תגן [אבות פ"ב ] ואל תהי רשע בפני עצמך וגם אם יהיה בעיניו כרשע ירע לבבו ויהיה עצב ולא יוכל לעבו' ה' בשמחה ובמוב לבב ואם לא ירע לבבו כלל מזה יכול לבוא לידי קלות ח"ו. אך הענין כי הנה מצינו בגמרא ה' חלוקות. צדיק ופוב לו צדיק ורע לו רשע ומוב לו רשע ורע לו ובינוני. ופירשו בגמרא צדיק ומוב לו צדיק גמור צדיק ורע לו צדיק שאינו גמור וברעיא מהימנא פ' משפמים פי' צדיק ורע לו שהרע שבו כפוף למוב וכו' ובגמרא ספ"מ דברכות צדיקים יצ"ט שופמן כו' רשעים יצה"ר שופטן בינונים זה וזה שופטן וכו' אמר רבה כגון אנא בינוני א"ל אביי לא שביק מר חיי לכל בריה וכו' ולהבין כל זה באר היטב וגם להבין מה שאמר איוב [ב"ב פ"א] רבש"ע בראת צדיקי בראת רשעי כו והא צדיק ורשע לא קאמר . וגם להבין מהות מדרגת הבינוני שבוראי אינו מחצה וכיות ומחצה עונות שא"כ איך מעה רבה בעצמו לומר שהוא בינוני ונודע דלא פסיק פומיה מגירסא עד שאפי' מלאך המות לא היה יכול לשלום בו ואיך היה יכול לפעות בפחצה עונות ח"ו. ועוד שהרי בשעה שעושה עונות נקרא רשע גמור [ואם אח"כ עשה תשובה נקרא צדיק גמור] ואפילו העובר על איסור קל של דברי סופרים מקרי רשע כדאיתא בפ"ב דיבמות ובפ"ק דנדה ואפילו מי שיש בידו למחות ולא מיחה נק' רשע [בפ״ו דשבועו׳] וכ״ש וק״ו במבטל איזו מ״ע שאפש׳ לו לקיימה כמו כל שאפשר לו לעסוק בתורה ואינו עוסק שעליו

sources is explained in ch. 13. The meaning of both the Baraita and Mishnah is expounded in chs. 13, 14, 29 and 34. [4] Berachot 7a; cf. Rosh Hashanah 16b. [5] The author borrows this term for the alternative name of his work, Sefer shel Benonim, but he uses the term in a different

is a play on the words ורע לו rendered literally "the evil (belongs) to him," i.e. he is master of the evil nature in him. [8] Berachot 61b. [9] Cf. beg. ch. g. [10] Since there was none greater than Rabbah, it would mean that there was not even one traddik in the world, and all who sense. [6] Zohar II, 117b. [7] This are of lesser stature than Rabbah

would be placed in the "Book of the Wicked" to be condemned to immediate death (Rosh Hashanah 16b). [11] Bava Batra 16a. [12] Niddah 16b. The answer to this question will be found in ch. 14. [13] Cf. Bava Metzia 86a. [14] Shevuot 39b.

regarding whom our Sages have quoted, 15 "Because he hath despised the word of the Lord... [that soul] shall be utterly cut off..." 16 It is thus plain that such a person is called wicked, more than he who violates a prohibition of the Rabbis. If this is so, we must conclude that the Intermediate man (Benoni) is not guilty even of the sin of neglecting to study the Torah. 17 Hence Rabbah could have mistaken himself for a Benoni.

Note: As for what is written in the Zohat III, p. 231: He whose sins are few is classed as a "righteous man who suffers," 18 this is the query of Rav Hamnuna to Elijah. But according to Elijah's answer, ibid., the explanation of a "righteous man who suffers" is as stated in Ra'aya Mehemna on Parshat Mishpatim, which is given above. And the Torah has seventy facets [modes of interpretation]. 19

◆▲And as for the general saying<sup>20</sup> that one whose deeds and misdeeds are equally balanced is called Benoni, while he whose virtues outweigh his sins is called a Tzaddik, this is only the figurative use of the term in regard to reward and punishment, because he is judged according to the majority [of his acts] and he is deemed "righteous" in his verdict, since he is acquitted in law. But concerning the true definition and quality of the distinct levels and ranks, "Righteous" and "Intermediate" men, our Sages have remarked<sup>21</sup> that the Righteous are motivated [solely] by their good nature, as it is written, "And

my heart is a void within me,"22 that is, void of an evil nature, because he [David] had slain it through fasting.23 But whoever has not attained this degree, even though his virtues exceed his sins, cannot at all be reckoned to have ascended to the rank of the Righteous (tzaddik). This is why our Sages have declared in the Midrash, "The Almighty saw that the righteous were few, so He planted them in every generation, ..."24 [for,] as it is written, "The tzaddik is the foundation of the world."25

The explanation [of the questions raised above] is to be found in the light of what Rabbi Chayim Vital wrote in Sha'ar ha-Kedushah (and in Etz Chayim, Portal 50, ch. 2) that in every Jew, whether righteous or wicked, are two souls, as it is written,26 "The neshamot (souls) which I have made,"27 [alluding to] two souls. There is one soul which originates in the kelipah and sitra achra, and which is clothed in the blood of a human being, giving life to the body, as is written, "For the life of the flesh is in the blood."28 From it stem all the evil characteristics deriving from the four evil elements which are contained in it. These are: anger and pride, which emanate from the element of Fire, the nature of which is to rise upwards; the appetite for pleasures—from the element of Water, for water makes to grow all kinds of enjoyment; frivolity and scoffing, boasting and idle talk

אוצר החכמה

10/08/2018 אהח

<sup>[15]</sup> Sanhedrin 99a. [16] Num. 15:31. [17] The reiteration of the sin of neglect of Torah study is due to its prevalent nature and the difficulty of avoiding it completely (cf. end ch. 25). The author emphasising that the benoni is innocent even of this,

and certainly of transgressions more easily avoidable. [18] The contradiction is in the implication that "few sins" are not inconsistent with the rank of tzaddik. [19] Hence the reason for Rav Hamnuna's query. Otiot d'Rabbi Akiva: comp. Bamidbar Rabba,

th. 14:12. [20] Cf. Maimonides, Code, Hilchot Teshuva 3:1; Rashi, Rosh Hashanah 16b. [21] Berachot 61b. [22] Ps. 109:22. [23] Cf. beg. ch. 9. [24] Cf. Yoma 38b. [25] Prov. 10:25. [26] The text should read 200:25 (not 200:25) as amended

שעליו ררשו רו"ל כי דבר ה' בזה וגו' הכרת תכרת וגר' ופשימא דמקרי רשע מפי מעובר איסור דרבגן וא"כ ע"כ הבינוני אין בו אפי' עון בימול תורה ומש"ה מעה רבה

### תגהה

(ומ"ש בזוהר ח"ג ד' רל"א כל שממועשין עונותיו זכו' היא שאלת רכ המנונא לאליהו אבל לפי תשובת אליהו שם הפי' צריק ורע לו הוא כמ"ש בר"מ פרשה משפטים רלעיל ושבעים פנים לתורה):

בעצמו לומר שהוא בינוני\*
והא דאמרי' בעלמא רמחצ'
על מחצה מקרי בינוני ורוב
זכיות מקרי צדיק הוא שם
זכיות מקרי צדיק הוא שם
המושאל לענין שכר ועונש
לפי שנדון אחר רובו ומקרי
צדיק בדינו מאחר שזוכה
בדין אבל לענין אמיתת

שם התואר והמעלה של מעלת ומדרגות חלוקות צדיקים ובינונים ארז"ל צדיקים יצ"ט שופטן שנא' ולבי חלל בקרבי שאין לו יצה"ר כי הרגו בתענית אבל כל מי שלא הגיע למדרגה זו אף שזכיותיו מרובים על עונותיו אינו במעלת ומדרגת צדיק כלל ולכן ארז"ל במדרש ראה הקב"ה בצדיקים שהם מועמים עמד ושתלן בכל דור ורור וכו׳ וכם"ש וצדיק יסוד עולם: אך ביאור הענין על פי כו"ש הרח"ו ז"ל בשער הקדושה (ובע"ח שער ג' פ"ב] דלכל איש ישראל אחד צדיק ואחד רשע יש שתי נשמות דכתיב ונשמות אני עשיתי שהן שתי נפשות נפש אחת מצד הקליפה וספרא אחרא והיא המתלבשת בדם האדם להחיות הגוף וכדכתיב כי נפש הבשר בדם היא וממנה באות כל המדות רעות מארבע יסודות רעים שבה רהיינו כעם וגאוה מיסור האש שנגבה למעלה. ותאות התענוגים מיסוד המים כי המים מצמיחים כל מיני תענוג. והוללות וליצנות והתפארות ודברים בטלים מיסוד

אהת 10/08/2018

<sup>(</sup>Cf. Tanya, op. cit., p. 403), because the Biblical text is here only loosely interpreted, for the word "souls" refers to the collective noun, not to two souls. [27] Isa. 57:16. [28] Lev. 17:11.

from the element of Air; and sloth and melancholy—from the element of Earth. From this soul stem also the good characteristics which are to be found in the innate nature of all Israel, such as mercy and benevolence. For in the case of Israel, this soul of the kelipah is derived from kelipat nogah, which also contains good, as it originates in the esoteric "Tree of Knowledge of Good and Evil."29 The souls of the nations of the world, however, emanate from the other, unclean kelipot which contain no good whatever, as is written in Etz Chayini, Portal 49, ch. 3, that all the good that the nations do, is done from selfish motives. So the Geniara<sup>30</sup> comments on the verse, "The kindness of the nations is sin,"31—that all the charity and kindness done by the nations of the world is only for their own self-glorification, and so on.

# ◆ Chapter 2

The second soul of a Jew is truly a part of G-d above, as it is written, "And He breathed into his nostrils the breath of life," and "Thou didst breathe it [the soul] into me." And it is written in the Zohar, "He who exhales, exhales from within him," that is to say, from his inwardness and his innermost, for it is something of his internal and innermost vitality that man emits through exhaling with force.

אהת 10/08/2018

So, allegorically speaking, have the souls of Jews risen in the [Divine] thought, as it is written, "My firstborn son is Israel," and "Ye are children unto the Lord your G-d". That is to say, just as a child is derived from his father's brain, so—to use an anthropomorphism—the soul of each Israelite is derived from G-d's (blessed be He) thought and wisdom. For He is wise—but not through a knowable wisdom, because He and His wisdom are one; and as Maimonides says Note: And the Sages of the Kabbalah have agreed with him as is stated in Pardess<sup>8</sup> of Rabbi Moshe Cordovero. Also according to the Kabbalah of the "Ari" (Rabbi Isaac Luria) this is substantiated in the mystic principle of the "Clothing of

agreed with him as is stated in Pardess<sup>8</sup> of Rabbi Moshe Cordovero. Also according to the Kabbalah of the "Ari" (Rabbi Isaac Luria) this is substantiated in the mystic principle of the "Clothing of the Light" of the En Sof, Blessed be He, through numerous contractions within the vessels ChaBaD<sup>10</sup> of [the world of] Atzilut (Emanation), but no higher than that. For, as is explained elsewhere, the En Sof, blessed be He, is infinitely exalted over, and transcends, the essence and level of ChaBaD, which in relation to Him are regarded as a material action, 2 as is written, "Thou hast made them all with wisdom." 13

that "He is the Knowledge and Knower,... and this is not within the power of any man to comprehend clearly,..." as it is written, "Canst thou by searching find G-d?" And it is also written, "For My thoughts are not your thoughts...." 16

And though there are myriads of different gradations of souls (neshamot), rank upon rank, ad infinitum,

אוצר החכמה

[29] Cf. Zohar I, 12b. [30] Bava Batra 10b. [31] Prov. 14:34.

Chapter 2
[1] Job 31:2; cf. also Ps. 16:5; 73:26; Jer. 10:16. [2] Gen. 2:7; comp. Nachmanides' Commentary,

ad loc. [3] Liturgy, Morning Prayer. Berachot 60b. [4] Cf. Genesis Rabbah 1:4. [5] Ex. 4:22. [6] Deut. 14:1. [7] Introduction to Tikunei Zohar 12b. [8] Shaar Mehut VeHanhagah, th. 13. [9] En Sof—The Endless, or Infinite—

a term frequently used in the Zohar and later Kabbalah works to indicate the Unknowable G-d. [10] ChaBaD is an acrostic formed of the initial letters of the Hebrew words chochmah ("wisdom"), binah ("understanding") and da'at ("knowledge"), the

מיסור הרוח. ועצלות ועצבות מיסור העפר. וגם מרות מובות שבמבע כל ישראל בתולדותם כמו רחמנות וג"ח באות ממנה כי בישראל נפש זו דקליפה היא מקליפ׳ נוגה שישבה ג"כ מוב והיא מסוד עץ הדעת מוב ורע: משא"כ נפשות אומות עובדי גלולים הן משאר קליפות ממאות שאין בהן מוב כלל כמ"ש בע"ח שער מ"מ פ"ג וכל מיבו דעבדין האומות עובדי גלולים לגרמייהו עבדין וכדאיתא בגמרא ע"פ והסד לאומים חמאת שכל צדקה וכדאיתא בגמרא ע"פ והסד לאומים חמאת שכל אוה והסד שאומות עובדי גלולים עושין איגן אלא להתייהר כו׳: פרק ב ונפש השנית בישראל היא חלק אלוה ממעל ממש כמ"ש ויפח באפיו

נשמת חיים ואתה נפחת בי וכמ"ש בזוהר מאן דנפח מתוכיה נפח פי' מתוכיותו ומפנימיותו שתוכיות ופנימיות החיות שכאדם מוציא בנפידתו בכח: כך עד"מ נשמות ישראל עלו במחשבה כדכתיב בני בכורי ישראל בנים אתם לה' אלהיכם פי' כמו שהבן נמשך ממוח האב כך כביכול נשמת כל איש ישראל נמשכה ממחשבתו וחכמתו ית' דאיהו חכים ולא בחכמה ידיעא אלא הוא

הגהה הנדו לו חכמי הקבלה כמ"ש בפרדם מהרמ"ק וגם לפי קבלת האר"י ז"ל יציבא מילתא בסוד התלבשות אור א"ם ב"ה על ידי צמצומים רבים בכלים דתב"ד ראצילו' אך לא למעלה מהאצילו' וכמ"ש במ"א שא"ם כ"ה מרומם ומתבשא רוממות אין קץ למעלה מעלה ממהות ובחי' חב"ד ער שמהות ובחי' חב"ד נחשבת כעשייה גופניית אצלו ית' במ"ש כולם בחכמה עשית: וחכמתו א' וכמ"ש הרמב"ם"
שהוא המדע והוא היורע
כו' ודבר זה אין ביכולת
האדם להבינו על בוריו כו'
כדכתיב החקראלוה תמצא
וכתיב כי לא מחשבותי
מחשבותיכם וגו' ואף שיש
רבבות מיני חלוקי מדרגות
בנשמו' גבוה על גכוה לאין
קץ

first three of the Ten Sesirot. The corresponding faculties of the soul are defined in ch. 3. [11] Above the World of Atzilut the Unknowable G-d cannot be defined. [12] Accordingly, in terms of the Kabbalistic scale, Maimonides had nothing to say about

G-d except from the World of Atzilut and "down." It is in the world of Atzilut where Kabbalah and Maimonides first meet, so to speak. [13] Ps. 104:24. [14] Code, Hilchot Yesodei ha-Torah 2:10. [15] Job 11:7. [16] Isa. 55:8.

as with the superiority of the souls of the Patriarchs and of Moses our Teacher above the souls of our own generations who live in the period preceding the coming of the Messiah, which are as the very soles<sup>17</sup> of the feet compared with the brain and head, so in every generation there are the leaders of the Jews, whose souls are in the category of "head" and "brain" in comparison with those of the masses and the ignorant. Likewise [are there distinctions between] nefashot and nefashot, for every soul consists of nefesh, ruach and neshamah. 18 Nevertheless, the root of every nefesh, ruach and neshamah, from the highest of all ranks to the lowest that is embodied within the illiterate and the most worthless, all derive, as it were, from the Supreme Mind which is Chochmah Ila'ah (Supernal Wisdom). 19 The manner of this descent is analogous to that of a son who is derived from his father's brain, in that [even] the nails of his feet come into existence from the very same drop of semen, by being in the mother's womb for nine months, descending degree by degree, changing continually, until even the nails are formed from it. Yet [after all this process] it is still bound and united with a wonderful and essential unity with its original essence and being, which was the drop [as it came] from the father's brain. And even now, in

the son, the nails receive their nourishment and life from the brain that is in the head. As is written in the Gemara (Niddah, ibid.),20 "From the white of the father's drop of semen are formed the veins, the bones and the nails." (And in Etz Chayim, Sha'ar ha-Chashmal, it is likewise stated, in connection with the esoteric principle of Adam's garments in the Garden of Eden, that they [the garments] were the "nails" [derived] from the cognitive faculty of the brain). So, as it were, is it actually true of the root of every nefesh, ruach and neshamah in the community of Israel on high: in descending degree by degree, through the descent of the worlds of Atzilut (Emanation), Beriah (Creation), Yetzirah (Formation) and Asiyah (Action) from His blessed Wisdom, as it is written, "Thou hast made them all with wisdom,"21 the nefesh, ruach and neshamah of the ignorant and unworthy come into being. Nevertheless they remain bound and united with a wonderful and essential unity with their original essence and entity; namely, the extension of Chochmah Ila'ah (Supernal Wisdom), inasmuch as the nurture and life of the nefesh, ruach and neshamah of the ignorant are drawn from the nefesh, ruach and neshamah of the saints and sages, the heads of Israel in their generation.

This

אה (10/08/2018)

[17] A play on the word knapp "soles." [18] Cf. Zohar I, 206a; II, 141b, etc.; also Isaiah Hurwitz, Shenei Luchot ha-Berit I, 9b. [19] The doctrine that all souls are related in that they all come from the same source was given much emphasis

by the founder of Chasidut, the Baal Shem Tov, and was a major issue of contention between the protagonists and antagonists of Chasidut. The author elaborates on it in ch. 32 (17).

[20] Niddah 31a. [21] Ps. 104:24.

קץ כמן גודל מעלת נשמות האבות ומשה רבינו ע"ה על נשמות דורותינו אלה דעקבי משיח' שהם בחי׳ עקביים ממש לגבי המוח והראש וכן בכל דור ודור יש ראשי אלפי ישראל שנשמותיהם הם בחי׳ ראש ומוח לגבי נשמות ההמון וע"ה וכן נפשות לגבי נפשות כל נפשות כל נפש כלולה מנפש רוח ונשמה מכל מקום שרש כל הגפש רוח ונשמה כולם מראש כל המרונות עד מוף כל דרגין המלובש בגוף עמי הארץ וקל שבקלים נמשך ממוח העליון שהיא חכטה עילאה כביכול כמשל הבן הנמשך ממוח האב שאפי צפרני רגליו נחהוו ממפה זו ממש ע"י שהייתה תשעה חדשים בכמן האם וירדה ממדרגה למדרגה להשתנות ולהתהוו׳ ממנה צפרנים ועם כל זה עודנה קשורה ומיוחדת ביחוד נפלא ועצום במהותה ועצמותה הראשון שהיתה מפת כוח האב וגם עבשיו כבן יניקת הצפרנים וֹחַיותם נמשכת מהמוח שבראש כראיתא בגמ' [נדה שם] לוכן שממנו גידים ועצמות וצפרנים [וכמ"ש בע"ח שער החשמל בסוד לבושים של אדם הראשון בגן עדן שהיו צפרנים מבחי' מוח תכונה] וככה ממש כביכול בשרש כל הנפש רוח וגשמה של כללות ישראל למעלה בירירתו ממדרגה למדרגה על ידי השתלשלות העולמות אבי"ע מתכמתו ית' כדכתיב כולם בחכמה עשית נתחוו ממנו נפש רוח ונשמה של עמי הארץ ופחותי הערך ועם כל זה עודינה קשורות ומיוחדות ביחוד נפלא ועצום במהותן ועצמותן הראשון שהיא המשכת חכמה עילאה כי יניקת וחיו' נפש רוח ונשמה של עמי הארץ הוא מנפש רוח וגשמה של הצדיקים והחכמים ראשי בני ישראל שבדורם: וכזה יובו

אוצר החכמה

אה מ 10/08/2018

explains the comment of our Sages on the verse, "And to cleave unto Him"22-"He who cleaves unto a scholar [of the Torah] is deemed by the Torah as if he had become attached to the very Shechinah (Divine Presence)."23 For, through attachment to the scholars, the nefesh, ruach and neshamah of the ignorant are bound up and united with their original essence and their root in the Supernal Wisdom, He and His wisdom being one, and "He is the Knowledge....<sup>24</sup> (As for them who willfully sin and rebel against the sages, the nurture of their nefesh, ruach and neshamah comes from behind the back,25 as it were, of the nefesh, ruach and neshamah of the scholars).

As for what is written in the Zohar26 and in Zohar Chadash,27 to the effect that the essential factor is to conduct oneself in a holy manner during sexual union, which is not the case with the children of the ignorant, and so on, it is to be understood as meaning that since there is not a nefesh, ruach and neshamah which has not a garment of the nefesh of its father's and mother's essence, and all the commandments that it fulfils are all influenced by that garment, ... and even the benevolence that flows to one from heaven is all given through that garment-hence, through self-sanctification, one will cause to descend for the neshamah of one's child a holy garment; and however great a soul it may be, it still needs the father's sanctification.... But as for the soul itself, it

sometimes happens that the soul of an infinitely lofty person comes to be the son of a despised and lowly man... All this has been explained by Rabbi Isaac Luria, of blessed memory, in Likutei Torah, on Parshat Vayera, and in Ta'amei ha-Mitzvot on Parshat Bereshit.

# ◆ Chapter 3

10/08/2018กกิ

Now, each distinction and grade of the three—nefesh, ruach and neshamah—consists of ten faculties, corresponding to the Supernal Ten Sefirot (Divine manifestations), from which they have descended, which are subdivided into two, namely, the three "mothers" and the seven "multiples," to wit: chochmah (wisdom) binah (understanding) and da'at (knowledge); and the "seven days of Creation:" chesed (kindness), gevurah (power), tiferet (beauty), and so on.3

Similarly is it with the human soul, which is divided in two—sechel (intellect) and middot (emotional attributes). The intellect includes chochmah, binah and da'at (ChaBaD), whilst the middot are love of G-d, dread and awe of Him, glorification of Him, and so forth. ChaBaD [the intellectual faculties] are called "mothers" and source of the middot, for the latter are "offspring" of the former.

The explanation of the matter is as follows:

<sup>[22]</sup> Deut. 30:20. [23] Ketuvot 111b. [24] See n. 14, above. [25] I.e. ungraciously, or unwillingly. The concept is more fully explained in ch. 22. [26] Cf. Zohar II, 204b f.; III, 80-82. [27] Bereshit, p. 11.

Chapter 3
[1] Elsewhere (e.g., Likutei Torah, Bamidbar 1a; 51b; Shir ha-Shirim 16d) the author makes it clear that the soul does not "consist" of the ten faculties, but rather manifests itself

through them, since the soul itself is essentially unknowable. [2] The Ten Sesirot are more fully discussed by the author in the fourth part of the book, Igeret ha-Kodesh, ch. 15 and elsewhere. [3] Ibid.

יובן מאמר רז"ל על פסוק ולדבקה בו שכל הדבק בת"ח מעלה עליו הכתוב כאלו נדבק בשכינה ממש כי ע"י דביקה בתלמידי חכמים קשורות נפש רוח ונשמה של עמי הארץ ומיוחדות במהותן הראשון ושרשם שבחבמה עילאה שהוא יח' וחבמחו א' והוא המדע כו' [והפושעים ומודדים בתלמידי חכמים יניקת נפש רוח ונשמה שלהם מבחי' אחוריים של נפש רוח ונשמח ת"ח] ומ"ש בזהר ובזהר חדש שהעיקר תלוי שיקדש עצמו בשעת תשמיש ובזהר חדש שהעיקר תלוי שיקדש עצמו בשעת תשמיש לך נפש רוח ונשמה שאין לה לבוש מנפש דעצמות לבוש וכל המצות שעושה הכל ע"י אותו הלבוש לבוש זה ואם יקדש את עצמו ימשיך לבוש קדוש לבוש זה ואם יקדש את עצמו ימשיך לבוש קדוש לבשמת בנו ואפילו היא נשמה גדולה צריכה לקידוש לבשמת בנו ואפילו היא נשמה גדולה צריכה לקידוש אביו כו' אבל הנשמה עצמה הנה לפעמים נשמח ארם גבוה לאין קץ בא להיות בנו של אדם נבזה ושפל כו' כמ"ש האר"י ז"ל כל זה בליקומי תורה ושפל כו' כמ"ש האר"י ז"ל כל זה בליקומי תורה פ' וירא ובמעמי מצות פ' בראשית:

פרק ג והנה כל בחי ומדרגה משלש אלו גפש רוח ונשמה כלולה מעשר בחי

רוח ונשמה כלולה מעשר בחדי בנגד עשר ספירות עליונות שנשתלשלו מהן הנחלקות לשתים שהן שלש אמות ושבע כפולות פי' חכמה בינה ודעת ושבעת ימי הבנין חסד גבורה תפארת כו' וכך בנפש האדם שנחלקת לשתים שכל ומדות. השכל כולל חכמה בינה ודעת. והמדות הן אהבת ה' ופחדו ויראתו ולפארו כו' וחב"ד נקראו אמות ומקור למדות כי המדות הן תולדות חב"ד: וביאור הענין כי

תהת<u>10/08/2018</u>

The intellect of the rational soul, which is the faculty that conceives any thing, is given the appellation of chochmah-מ"ה ת"ב—the "potentiality" of "what is."4 When one brings forth this power from the potential into the actual, that is, when [a person] cogitates with his intellect in order to understand a thing truly and profoundly as it evolves from the concept which he has conceived in his intellect, this is called binah. These [chochmah and binah] are the very "father" and "mother" which give birth to love of G-d, and awe and • dread of Him. For when the intellect in the rational soul deeply contemplates and immerses itself exceedingly in the greatness of G-d, how He fills all worlds and encompasses all worlds, 5 and in the presence of Whom everything is considered as nothing6—there will be born and aroused in his mind and thought the emotion of awe for the Divine Majesty, to fear and be humble before His blessed greatness, which is without end or limit, and to have the dread of G-d in his heart. Next, his heart will glow with an intense love, like burning coals, with a passion, desire and longing, and a yearning soul, towards the greatness of the blessed En Sof. This constitutes the culminating passion of the soul, of which Scripture speaks, as "My soul longeth, yea, even faintetli, ... "7 and "My soul thirsteth for G-d,..."8 and "My soul thirsteth for Thee..."9 This thirst is derived from the element of Fire, which is found in the divine soul. As students of natural science affirm, and so it is in Etz Chayim, the element of Fire is in the heart, whilst the source of [the element of] Water and moisture is in the brain, which is explained in Etz Chayim, Portal 50, to refer to the faculty of chochmah, 10 called "The water of the divine soul." The rest of the middot are all offshoots of fear and love and their derivations, as is explained elsewhere.

Da'at, the etymology of which is to be found in the verse: "And Adam knew (yada) Eve,"11 implies attachment and union. That is, one binds his mind with a very firm and strong bond to, and firmly fixes his thought on, the greatness of the blessed En sof, without diverting his mind [from Him]. For even one who is wise and understanding of the greatness of the blessed En Sof, will not—unless he binds his knowledge and fixes his thought with firmness and perseverence—produce in his soul true love and fear, but only vain fancies. Therefore da'at is the basis of the middot and the source of their vitality; it contains chesed and gevurah, that is to say, love with its offshoots and fear with its offshoots.12

> אוצר החכמה] אה ה10/08/2018

<sup>[4]</sup> Zohar III, 28a; 34a. A play on the Hebrew word non-n'on'n. It is also to be understood as "pure" or "creative" reason in potentia. [5] I.e. both immanently and transcendently. Zohar III, 225a. [6] Zohar I, 11b. [7] Ps. 84:3.

<sup>[8]</sup> Ps. 42:3. [9] Ps. 63:2. [10] Water descends from high places. It is symbolically identified with chochmah, the highest of the Ten Sefirot, and also with chesed, the first of the middot. [11] Gen. 4:1. [12] Love and fear (awe) are two basic emotions

latent in the soul which are produced by contemplation. The faculty of da'at stimulates these higher emotions to seek an outlet through the three "garments" of the soul, discussed in the following chapter.

הנה השכל שבנפש המשכל' שהוא המשכיל כל דבר נקרא בשם חכמה כ"ח מ"ה וכשמוציא כחו אל הפועל שמתבונן בשכלו להבין דבר לאשורו ולעמקו מתוך איוה דבר הכמה המושכל בשכלו נקרא בינה והן הם אב ואם המולידות אהבת ה' ויראתו ופחדו כי השכל שבנפש המשכלת כשמתבונן ומעמיק מאר בגדולת ה' איך הוא ממלא כל עלמין וסובב כל עלמין וכולא קמיה כלא חשיב נולדה ונתעוררה מדת יראת הרוממות במוחו ומחשבתו לירא ולהתבושש מגדולתו ית' שאין לה סוף ותכלית ופחד ה' בלבו ושוב יתלהב לבו באהבה עוֹה כַרשפי אש בחשיקה ותפיצה ותשוקה וגפש שוקקה לגדולת אין סוף ב"ה והיא כלות הנפש כדכתיב נכספה וגם כלתה נפשי ונו׳ וכתיב צמאה נפשי לאלהים וגו׳ וכתיב צמאה לך נפשי וגו' והצמאון הוא מיסוד האש שכנפש האלהית וכמ"ש המבעיים וכ"ה בע"ח שיסוד האש הוא כלב ומקור המים והליחות מהמוח וכמ"ש בע"ח שער ג' שהיא בחי' חכמה שנקרא מים שבנפש האלְהית ושאר המדות כולן הן ענפי היראה והאהבה ותולדותיהן כמ"ש במקום אחר. והרעת הוא מלשון והאדם ידע את חוה והוא לשון התקשרות והתחברות שמקשר דעתו בקשר אמיץ וחזק מאוד ויתקע מחשבתו בחוזק בגדולת אין סוף ב"ה ואינו מסיח דעתו כי אף מי שהוא חכם ונבון בגרולת א"ם ב"ה הנה אם לא יקשר דעתו ויתקע מחשבתו בחוזק ובהתמדה לא יוליד בנפשו יראה ואהבה אמיתית כי אם דמיונות שוא ועל כן הדעת הוא קיום המדות וחיותן והוא כולל חסד וגבורה פי' אהבה וענפיה ויראה וענפיה:

ועוד

אה (10/08/2018 און

# **◆**Chapter 4

In addition, every divine soul (nefesh elokit) possesses three garments, viz., thought, speech and action, [expressing themselves] in the 613 commandments of the Torah. For, when a person actively fulfils all the precepts which require physical action, and with his power of speech he occupies himself in expounding all the 613 commandments and their practical application, and with his power of thought he comprehends all that is comprehensible to him in the Pardes of the Torah—then the totality of the 613 "organs" of his soul are clothed in the 613 commandments of the Torah.

▲ Specifically: the faculties of ChaBaD in his soul are clothed in the comprehension of the Torah, which he comprehends in Pardes, to the extent of his mental capacity and the supernal root of his soul. And the middot, namely fear and love, together with their offshoots and ramifications, are clothed in the fulfilment of the commandments in deed and in word, namely, in the study of Torah which is "The equivalent of all the commandments." For love is the root of all the 248 positive commands, all originating in it and having no true foundation without it, inasmuch as he who fulfils

them in truth, truly loves the name of G-d and desires to cleave to Him in truth; for one cannot truly cleave to Him except through the fulfilment of the 248 commandments which are the 248 "Organs of the King," 7 as it were, as is explained elsewhere;8 whilst fear is the root of the 365 prohibitive commands, fearing to rebel against the Supreme King of kings, the Holy One, blessed be He; or a still deeper fear than this—when he feels ashamed in the presence of the Divine greatness to rebel against His glory and do what is evil in His eyes, namely, any of the abominable things hated by G-d, which are the kelipot and sitra achra, which draw their nurture from man below and have their hold in him through the 365 prohibitive commands [that he violates].

Now these three "garments," deriving from the Torah and its commandments, although they are called "garments" of the nefesh, ruach and neshamah, their quality, nevertheless, is infinitely higher and greater than that of the nefesh, ruach and neshamah themselves, as explained in the Zohar, the because the Torah and the Holy One, blessed be He, are one. The meaning of this is that the Torah, which is the wisdom and will of the Holy One, blessed be He, and His glorious Essence are one, since He is both the Knower and the Knowledge,

10/08/2018אה

Literally meaning "orchard," it is taken as an acrostic of the four Hebrew words, דרוש, סור, דרוש, סור, meaning: plain sense, intimation, homiletical exposition and esoteric meaning, respectively, the four levels of Scriptural interpretation. [5] The physical organ-

ism of the human body consists of 248 members and 365 blood vessels, corresponding to the 248 positive and 365 prohibitive commands (Tanchuma ha-Kadum, Tetzei; Makkot 24a). The soul, contains the spiritual counterparts of these 613 "organs." (See ch.

<sup>[1]</sup> Having outlined in ch. 3 the intrinsic faculties of the soul, the author goes on to explain how they express themselves through the three outer "garments," or instruments. [2] All italics are the translator's. [3] Note that "action" is put first. [4]

<sup>• 27</sup> Kislev • 28 Kislev

<sup>▲ 29</sup> Kislev \* ▲ 30 Kislev

<sup>▲ 1</sup> Teveth

<sup>13</sup> 

פרק ד ועוד יש לכל נפש אלהית שלשה לבושים ומעשה של שהם מחשבה דבור תרי"ג מצות התורה שכשהאדם מקיים במעשה כל מצות מעשיות ובדבור הוא עוסק בפירוש כל תרי"ג מצות והלכותיהן וכמחשבה הוא משיג כל מה שאפשר לו להשיג בפרד"ם התורה הרי כללות תרי"ג אברי נפשו מלובשים בתרי"ג מצות התורה ובפרמות בחי' חב"ד שבנפשו מלובשות בהשגת התורה שהוא משיג בפרד"ם כפי יכולת השגתו ושרש נפשו למעלה. והמרות שהז יראה ואהבה וענפיהן ותולדותיהן מלובשות בקיום המצות במעשה ובדבור שהוא ת"ת שכנגד כולן כי האהבה היא שרש כל רמ"ח מ"ע וממנה הן נמשכות וכלערה אין להן קיום אמיתי כי המקיימן באמת הוא האוהב את שם ה' וחפץ לדבקה בו באמת ואי אפשר לדבקה בו באמת כי אם בקיום רמ"ח פקודין שהם רמ"ח אברין דמלכא כביכול כמ"ש במקום אחר והיראה היא שרש לשס"ה לא תעשה כי ירא למרוד במלך מלכי המלכים הקב"ה. או יראה פנימית מזו שמתבושש מגדולתו למרות עיני כבודו ולעשות הרע בעיניו כל תועבת ה' אשר שנא הם הקליפות וסטרא אחרא אשר יניקתם מהאדם התחתון ואחיותם בו דוא בשם"ה מצות לא תעשה. והנה שלשה לבושים אלו מהתורה ומצותיה אף שנקראים לבושים לנפש רוח ונשמה עם כל זה גבהה וגדלה מעלתם לאין קץ וסוף על מעלת נפש רוח ונשמה עצמן כמ"ש בזהר דאורייתא וקב"ה כולא חד פי׳ דאורייתא היא חכמתו ורצונו של הקב״ה והקב״ה בכבודו ובעצמו כולא חד כי הוא היודע והוא המרע

אוצר החכמה

מהח2018ה ב

true identity with G-d, as further explained in ch. 35. [10] Part I, 24a; II, 60a. See beg. ch. 23 below.

<sup>51,</sup> below.) [6] Mishnah, Peah 1:1.
[7] Tikunei Zohar, Tikun 30.
[8] Infra, ch. 23. [9] The soul itself, as the subject loving and fearing G-d, must remain apart from G-d; it is only through its "garments" that it attains

and so on, as explained above in the name of Maimonides. And although the Holy One, blessed be He, is called En Sof ("Infinite"), and "His greatness can never be fathomed,"11 and "No thought can apprehend Him at all,"12 and so are also His will and His wisdom, as it is written: "There is no searching of His understanding,"13 and "Canst thou by searching find G-d?"14 and again: "For My thoughts are not your thoughts"15—nevertheless, it is in this connection that it has been said: "Where you find the greatness of the Holy One, blessed be He, there you also find His humility."16 For the Holy One, blessed be He, has compressed His will and wisdom within the 613 commandments of the Torah, and in their laws, as well as within the combination of the letters of the Torah, the books of the Prophets and the Hagiographa, and in the exposition thereof which are to be found in the Agadot and Midrashim of our Rabbis of blessed memory. All this in order that each neshamah, or ruach and nefesh in the human body should be able to comprehend them through its faculty of understanding, and to fulfil them, as far as they can be fulfilled, in act, speech and thought, thereby clothing itself with all its ten faculties in these three garments.

- ▲ Therefore has the Torah been compared to water, 17 for just as water descends from a higher to a lower level, so has the Torah descended from its place of glory, which is His blessed will and wisdom; [for] the Torah and the Holy One, blessed be He, are one and the same and no thought can apprehend Him at all. Thence [the Torah] has progressively descended through hidden stages, stage after stage, with the descent of the worlds, until it clothed itself in corporeal substances and in things of this world, comprising almost all of the commandments of the Torah, their laws, and in the combinations of material letters, written with ink in a book, namely, the 24 volumes of the Torah, Prophets and Hagiographa; all this in order that every thought should be able to apprehend them, and even the faculties of speech and action, which are on a lower level than thought, should be able to apprehend them and be clothed in them.
- Thus, since the Torah and its commandments "clothe" all ten faculties of the soul with all its 613 organs from head to foot, it [the soul] is altogether truly bound up in the Bundle of Life with G-d, 18 and the very light of G-d envelops and clothes it from head to foot, as it is written, "G-d is my Rock, I will take refuge in Him," 19

10/08/2018hha

<sup>[11]</sup> Ps. 145: 3. [12] Introduction to Tikunei Zohar 17a. [13] Isa. 40: 28. [14] Job 11: 7. [15] Isa. 55: 8. [16] Megillah 31a. This is interpreted to mean that G-d combines the powers of expansion

<sup>(&</sup>quot;greatness") and contraction ("humility"), which come into play in the process of Tzimtzum, Cf. Zohar I, 140a; II, 99a; III, 58a, 159a. [17] Bava Kama 17a. [18] I Sam. 25:29. [19] Ps. 18:3.

<sup>• 29</sup> Kislev \*

<sup>▲ 2</sup> Teveth

וכו׳ כמ"ש לעיל בשם הרמב"ם. ואף דהקב"ה נקרא אין סוף ולגדולתו אין חקר ולית מחשבה תפיסא ביה כלל וכן ברצונו וחבמתו כדכתיב אין חקר לתבונתו וכתי החקר אלוה תמצא וכתיב כי לא מחשבותי מחשבותיכם הנה על זה אמרו במקום שאתה מוצא גדולתו של הקב"ה שם אתה פוצא ענותנותו וצמצם הקב"ה רצוגו וחכמתו בתרי"ג מצות התורה ובחלכותיהן ובצרופי אותיות תנ"ך ודרשותיהן שבאגדות ומדרשי חבמינו ז"ל בכדי שכל הנשמה או רוח ונפש שבגוף הארם תוכל להשיגן בדעתה ולקיימן כל מה שאפשר לקיים מהן במעשה דבור ומחשבה וע"י זה תתלבש בכל עשר בחינותיה כשלשה לבושים אלו. ולכן נמשלה התורה למים מה מים יורדים ממקום גבוה למקום נמוך כך התורה ירדה ממקום כבודה שהיא רצונו וחכמתו יתכרך ואורייתא וקודשא בריך הוא כולא חד ולית מחשבה תפיסא ביה כלל. ומשם נסעה וירדה בסתר המדרגות ממדרגה למדרגה בהשתלשלות העולמות עד שנתלבשה ברברים גשמיים וענייני עולם הזה שהן רוב מצות התורה ככולם והלכותיהן ובצרופי אותיות גשמיות בדיו על הספר עשרים וארבעה ספרים שבתורה נביאים וכתובים כדי שתהא כל מחשכה תפיסא כהן ואפי' בחי' דבור ומעשה שלממה ממררגת מחשבה תפיסא בהן ומתלבשת בהן ומאחר שהתורה ומצותיה מלבישים כל עשר בחי' הנפש וכל תרי"ג אבריה כוראשה ועד רגלה הרי כולה צרורה בצרור החיים את ה' ממש ואור ה' ממש מקיפה ומלבישה מראשה ועד רגלה כמ"ש צורי אחסה בו

וכתיב מהת 10/08/2018

#### LIKUTEI AMARIM Chapter 5

and it is also written, "With favour (ratzon—will) wilt Thou compass him as with a shield," that is to say, with His blessed will and wisdom which are clothed in His Torah and its commandments.

▲ Hence it has been said: "Better is one hour of repentance and good deeds in this world than the whole life of the world to come."21 For, the world to come is that state where one enjoys the effulgence of the Divine Presence,<sup>22</sup> which is the pleasure of comprehension, yet no created being—even celestial—can comprehend more than some reflection of the Divine Light; that is why the reference is to "Effulgence of the Divine Presence" (Ziv ha-Shechinah).23 But as for the essence of the Holy One, blessed be He, no thought can apprehend Him at all, except when it apprehends, and is clothed in, the Torah and its Mitzvot; only then does it truly apprehend, and is clothed in, the Holy One, blessed be He, inasmuch as the Torah and the Holy One, blessed be He, are one and the same. For although the Torah has been clothed in lower material things, it is by way of illustration, like embracing the king. There is no difference, in regard to the degree of closeness and attachment to the king, whether while embracing the king, the latter is then wearing one robe or several robes, so long as the royal person is in them. Likewise, when the king, for his part, embraces one with his arm, even though it is dressed in his robes; as it is written, "And His right hand embraces me," 24 which refers to the Torah which was given by G-d's right hand, 25 which is the quality of chesed and water. 26

## ◆ Chapter 5

Let us explain further and fully elucidate the expression tefisa (apprehension) in the words of Elijah, "No thought can apprehend Thee."

Now, when an intellect conceives and comprehends a concept with its intellectual faculties, this intellect grasps the concept and encompasses it. This concept is [in turn] grasped, enveloped and enclothed within that intellect which conceived and comprehended it.

The mind, for its part, is also clothed in the concept at the time it comprehends and grasps it with the intellect.<sup>2</sup> For example, when a person understands and comprehends, fully and clearly, any halachah (law) in the Mishnah or Gemara, his intellect grasps and encompasses it and, at the same time, is clothed in it. Consequently, as the particular halachah is

אוצר החכמה

אהת10/08/2018

30 Kislev

<sup>[20]</sup> Ps. 5:13. [21] Avot 4:17. [22] Berachot 16b. [23] I.e. the "glow" of the Shechinah, not the Shechinah itself. Note the author's interpretation of vi in this context as a remote gleam, a mere reflection. [24] Song of Songs, 8:3. [25] Deut.

<sup>33: 2. [26]</sup> In Kabbalah, the "right" hand or side is the side of benevolence. Chesed and water are synonymous of Divine benevolence. See note 10, ch. 3.

Chapter 5
[1] Introduction to Tikunei Zohar

<sup>17</sup>a. [2] This point is demonstrated by the fact that when the mind is preoccupied with one thing, it cannot at the same time engage in another.

וכתיב כצנה רצון תעשרנו שהוא רצונו וחכמתו יתכרך המלובשים בתורתו ומצותיה. ולכן אמרו יפה שעה אחת בתשובה ומעשים מובים בעולם הזה מכל חיי עולם הבא כי עולם הבא הוא שנהנין מזיו השכינה שהוא תענוג ההשגה ואי אפשר לשום נברא אפי׳ מהעליונים להשיג כי אם איזו הארה מאור ה' ולכן נקרא בשם זיו השכינה אבל הקב"ה בכבודו ובעצמו לית מחשבה תפיסא ביה כלל כי אם כאשר תפיסא ומתלבשת בתורה ומצותיה אזי היא תפיסא בהן \*) ומתלבשת בהקב"ה ממש דאורייתא וקב"ה כולא חד. ואף שהתורה נתלבשה בדברים תחתונים גשמיים הרי זה כמחבק את המלך ד"מ שאין הפרש במעלת התקרבותו ודביקותו במלך בין מחבקו כשהוא לבוש לבוש אחד בין שהוא לבוש כמה לכושים מאחר שנוף המלך בתוכם. וכן אם המלך מחבקו בזרועו גם שהיא מלוכשת תוך מלבושיו כמ"ש וימינו תחבקני שהיא התורה שנתנה , מימין שהיא בחי' חסד ומים:

פרק הולתוספת ביאור באר הימב לשון תפיסא

שאמר אליהו לית מחשבה

תפיסא כך כו'. הנה כל שכל כשמשכיל ומשיג בשכלו איוה מושכל הרי השכל תופס את המושכל ומקיפו בשכלו והמושכל נתפס ומוקף ומלובש בתוך השכל שהשיגו והשכילו וגם השכל בשעה שמשיגו ותופסו בשכלו ד"מ כשאדם מבין ומשיג איזו הלכה במשנה או בגמרא לאשורה על בוריה הרי שכלו תופס ומקיף אותה וגם שכלו מלובש בה באוחה שעה. והנה הלכה זו היא

\*) בנ"י ליתא תיכת בהן. חכמתו

אוצר החכמה

(10/08/2018hhh)

the wisdom and will of G-d, for it was His will that when, for example, Reuben pleads in one way and Simeon in another, the verdict as between them shall be thus and thus; and even should such a litigation never have occurred, nor would it ever present itself for judgment in connection with such disputes and claims, nevertheless, since it has been the will and wisdom of the Holy One, blessed be He, that in the event of a person pleading this way and the other [litigant] pleading that way, the verdict shall be such and such-now therefore, when a person knows and comprehends with his intellect such a verdict in accordance with the law as it is set out in the Mishnah, Gemara, or Posekim (Codes), he has thus comprehended, grasped and encompassed with his intellect the will and wisdom of the Holy One, blessed be He, Whom no thought can grasp, nor His will and wisdom, except when they are clothed in the laws that have been set out for us. [Simultaneously] the intellect is also clothed in them [the Divine will and wisdoml.

This is a wonderful union, like which there is none other, and which has no parallel anywhere in the material world, whereby complete oneness and unity, from every side and angle, could be attained.

• Hence the special superiority, infinitely great and wonderful, that is in the commandment of knowing the Torah and comprehending it, over all the commandments involving action, and even those relating to speech, and even the commandment to study the Torah,3 which is fulfilled through speech. For, through all the commandments involving speech or action, the Holy One, blessed be He, clothes the soul and envelops it from head to foot with the Divine light. However, with regard to knowledge of the Torah, apart from the fact that the intellect is clothed in Divine wisdom, this Divine wisdom is also contained in it, to the extent that his intellect comprehends, grasps and encompasses, as much as it is able so to do, of the knowledge of the Torah, every man according to his intellect, his knowledgeable capacity, and his comprehension in Pardes

Since, in the case of knowledge of the Torah, the Torah is clothed in the soul and intellect of a person, and is absorbed in them, it is called "bread" and "food" of the soul. For just as physical bread nourishes the body as it is absorbed internally, in his very inner self, where it is transformed into blood and flesh of his flesh, whereby he lives and exists—so, too, it is with the knowledge of

10/08/2018008

<sup>[3]</sup> As distinct from knowledge of the Torah. [4] See note 4, ch. 4.

חכמתו ורצונו של הקב"ה שעלה ברצונו שכשימעון ראובן כך וכך דרך משל ושמעון כך וכך יהיה הפסק ביניהם כך וכך ואף אם לא היה ולא יהיה הדבר הזה לעולם לבא למשפם על מענות ותביעות אלו מכל מקום מאחר שכך עלה ברצונו וחכמתו של הקב"ה שאם ימעון זה כך וזה כך יהיה הפסק כך הרי כשארם יודע ומשיג בשכלו פסק זה כהלכה הערוכה במשנה או גמרא או פוסקים הרי זה משיג ותופס ומקיף בשכלו רצונו וחכמתו של הקב"ה דלית מחשבה תפיסא ביה ולא ברצונו וחכמתו כי אם בהתלבשותם בהלכות הערוכות לפנינו וגם שכלו מלוכש בהם והוא יחוד נפלא שאין יחור כמוהו ולא כערכו נמצא כלל בגשמיות להיות לאחרים ומיוחדים ממש מכל צד ופנה. וזאת מעלה יתרה גדולה ונפלאה לאין קץ אשר במצות ידיעת החורה והשנתה על כל המצות מעשיות ואפי׳ על מצות התלויות בדבור ואפי' על מצות תלמוד תורה שבדבור כי ע"י כל המצות שבדבור ומעשה הקב"ה מלביש את הנפש ומקופה אור ה' מראשה ועד רגלה. ובידיעת התורה מלבד שהשכל מלובש בחכמת ה' הנה גם חכמת ה' בקרבו מה שהשכל משיג ותופס ומקף בשכלו מה שאפשר לו לתפוס ולהשיג מיריעת התורה איש כפי שכלו וכח ידיעתו והשנתו בפרד"ם. ולפי שביריעת התורה התורה מלובשת בנפש הארם ושכלו ומוקפת בתוכם לכן נקראת בשם לחם ומזון הנפש כי כמו שהלחם הגשמי זן את הגוף כשמכניםו בתוכו וקרבו ממש ונהפך שם להיות דם וכשר ככשרו ואזי יחיה ויתקיים כך בידיעת התורה

אוצר החכמה!

10/08/2018hitik

the Torah and its comprehension by the soul of the person who studies it well, with a concentration of his intellect, until the Torah is absorbed by his intellect and is united with it and they become one. This becomes nourishment for the soul, and its inner life from the Giver of life, the blessed En Sof, Who is clothed in His wisdom and in His Torah that are [absorbed] in it [the soul].

This is the meaning of the verse, "Yea, Thy Torah is within my inward parts."5

It is also stated in Etz Chayim, Portal 44, ch. 3, that the "garments" of the soul in the Gan Eden (Paradise) are the commandments while the Torah is the "food" for the souls which, during life on earth, had occupied themselves in the study of the Torah for its own sake. It is [similarly] written in the Zohar. 6 As for the meaning of "For its own sake," it is [study with the intent] to attach one's soul to G-d through the comprehension of the Torah, each one according to his intellect, as explained in Peri Etz Chayim.

(The "food" [of the soul] is in the nature of Inner Light; while the "garments" are in the nature of Encompassing Light. Therefore our Rabbis, of blessed memory, have said, "The study of the Torah equals all the commandments." For the commandments are but "garments" whereas the Torah is both "food" as well as "garment" for the rational soul, in which a person is clothed during learning and con-

centration. All the more so when a person also articulates, by word of mouth; for the breath emitted in speaking [the words of the Torah] becomes something in the nature of an Encompassing Light, as is explained in Peri Etz Chayim.)

## ◆ Chapter 6

"The Almighty has created one thing

opposite the other."1

Just as the divine soul consists of ten holy Sefirot and is clothed in three holy garments,2 so does the soul which is derived from the sitra achra of the kelipat nogah, which is clothed in man's blood, consist of ten "crowns of impurity." These are the seven evil middet which stem from the four evil elements mentioned above,4 and the intellect begetting them which is subdivided into three, viz., wisdom, understanding and knowledge, the source of the middot. 5 For the middot are according to the quality of the intellect. Hence a child desires and loves petty things of inferior worth, for his intellect is too immature and deficient to appreciate things that are much more precious. Likewise is he provoked to anger and vexation over trivial things; so, too, with boasting and other middot.

Now these ten unclean categories, when a person meditates in them or

אוצר החכמה!

[5] Ps. 40:9. [6] II, p. 210a ff. [7] Cf. Tanya, chs. 39, 40 and 41, for a further elaboration. We have here a departure from the conventional concepts of lishemah and shelo lishemah. [8] Mishnah, Peah 1:1. [9] The "food" would correspond to the

knowledge absorbed and "digested"; the "garment"—to that knowledge which is not thoroughly assimilated and remains external, as it were, yet retaining the quality of the Divine precept, like all other religious acts which are conceived as "garments" of

the soul.

Chapter 6

[1] Eccl. 7:14. In general, things in the realm of holiness have their opposite in the realm of the profane, or "the other side" (sitra achra).

# ליקומי אמרים

התורה והשנתה בנפש האדם שלומדה הימב בעיון
שכלו עד שנתפסת בשכלו ומתאחדת עמו והיו לאחדים
נעשה מזון לנפש וחיים בקרבה מחיי החיים אין סוף בחוך
הוא המלובש בחכמתו ותורתו שבקרבה וז"ש ותורתך
בתוך מעי וכמ"ש בע"ח שער מ"ד פ"ג שלבושי הנשמות
בגן עדן הן המצות והתורה היא המזון לגשמות שעסקו
בעולם הזה בתורה לשמה וכמ"ש בזהר ויקהל דף
ר"י ולשמה היינו כדי לקשר נפשו לה' ע"י השגת
התורה איש כפי שכלו כמ"ש בפרע"ח [והמזון היא
בחי' אור פנימי והלבושים בחי' מקיפים ולכן אמרו
בחי אור פנימי והלבושים בחי מקיפים ולכן אמרו
הן לבושים לבד והתורה היא מזון וגם לבוש לנפש
המשכלת שכתלבש בה בעיונה ולימודה וכל שכן
בשמוציא בפיו בדבור שהבל הדבור נעשה בחי' אור

מקיף כמ"ש בפרע"ח]:

פרכן והנה זה לעומת זה עשה אלהים כי כמו שנפש האלהית כלולה מעשר ספירות קדושות ומתלבשת בשלשה לבושים קדושים כך הנפש דסמרא אחרא מקליפות נוגה המלובשת בדם האדם כלולה מעשר כתרין דמסאבותא שהן שבע מדות רעות הבאות מארבע יסודות רעים הג"ל ושכל המולידן הנחלק לשלש שהן חכמה בינה ודעת מקור המדות כי המרות הן לפי ערך השכל כי הקמן חושק ואוהב דברים קמנים פחותי הערך לפי ששכלו קמן וקצר להשיג דברים יקרים יותר מדם. וכן מתכעס זמתקצף מדברים קמנים וכן בהתפארות ושאר מדות ועשר בחי" אלו הממאות כשאדם מחשב בהן או

אהת2018 10/08/2018

Similarly, everything in the physical world has its spiritual counterpart from which it derives its existence and vitality—a popular concept in Chabad, as in Kabbalah generally. Cf. Zohar III, 47b. [2] Thought, speech and

deed. [3] Cf. Zohar III, 41a; 70a. [4] End of ch. 1. [5] Here, unlike ch. 3, the middot precede sechel to indicate the secondary role of the intellect in the animal soul, where passion predominates.

speaks them, or acts by them, his thought—which is in his brain; and his speech—which is in his mouth; and the power of action—which is in his hands, together with his other limbs—all these are called the "impure garments" of these ten unclean categories wherein the latter are clothed at the time of the action, speech or thought. It is these that constitute all the deeds that are done under the sun, which are all "vanity and striving after the wind," as interpreted in the Zohar, Beshallach, in the sense of a "ruination of the spirit..."

▲ So, too, are all utterances and thoughts which are not directed towards G-d and His will and service. For this is the meaning of sitra achra—"the other side," i.e. not the side of holiness. For the holy side is nothing but the indwelling and extension of the holiness of the Holy One, blessed be He, and He dwells only on such a thing that abnegates itself completely to Him, either actually, as in the case of the angels above, or potentially, as in the case of every Jew down below, having the capacity to abnegate himself completely to the Holy One, blessed be He, through martyrdom for the sanctification of G-d.

That is why our Sages have said that "Even when a single individual sits and engages in the Torah the Shechinah rests on him;" and "On each [gathering of] ten Jews the Shechinah rests" always.

- However, that which does not surrender itself to G-d, but is a separate thing by itself, does not receive its vitality from the holiness of the Holy One, blessed be He, that is, from the very inner essence and substance of the holiness itself, but from "behind its back," as it were,11 descending degree by degree, through myriads of degrees with the lowering of the worlds, by way of cause and effect, and innumerable contractions, 12 until the Light and Life is so diminished through repeated diminutions, that it can be compressed and incorporated, in a state of exile as it were, within that separated thing, giving it vitality and existence ex nihilo, so that it does not revert to nothingness and non-existence as it was before it was created. 13
- ▲ Consequently, this world, with all its contents, is called the world of kelipot and sitra achra. Therefore all mundane affairs are severe and evil, 14 and wicked men prevail,

|10/08/2018កកស

אוצר החכמה

that it was not created for its own sake; hence it is merely tolerated. The monistic aspect of creation, despite the apparent dualism in the world, is thus emphasised, particularly in ch. 24, below. [14] Cf. ch. 24.

<sup>[6]</sup> Eccl. 1:14. [7] II, p. 59a. [8] A reinterpretation of mn nun. [9] Avot 3:6. [10] Sanhedrin 39a. [11] Cf. note 25, ch. 2. [12] Cf. ch. 48; Igeret ha-Kodesh, ch. 20. [13] Evil is thus conceived as a creation ex nihilo, like everything else, except

מדבר או עושה הרי מחשבתו שבמוחו ודבורו שבפיו וכח המעשיי שבידיו ושאר איבריו נקראים לבושי מסאבו לעשר בחי' אלו הממאות שמתלבשות בהן בשעת מעשה או דבור או מחשבה והן הם כל' המעשים אשר נעשים תחת השמש אשר הכל הבל ורעות רוח וכמ"ש בזהר בשלח שהן תבירו דרוחא כן' וכן כל הדבורים וכל המחשבות אשר לא לה' המה ולרצונו ולעבודתו שזהו פי' לשון סמרא אחרא פי' צד אחר שאינו צד הקדושה וצד הקדושה אינו אלא השראה והמשכה מקרושתו של הקב"ה ואין הקב"ה שורה אלא על דבר שבטל אצלו יחב׳ בין בפועל מטש כמלאכים עליונים בין בכח ככל איש ישראל לממה שבכחו להיות במל ממש לגבי הקב"ה במסירת נפשו על קדושת ה'. ולכן אמרו רז"ל שאפי' אחד שיושב ועוסק בתורה שכינה שרויה כו' וכל בי עשרה שכינתא שריא לעולם אבל כל מה שאינו במל אצלו ית' אלא הוא דבר נפרד בפני עצמו אינו מקבל חיות מקדושתו של הקב"ה מבחי פנימית הקדושה ומהותה ועצמותה בכבודה ובעצמה אלא מבחי אחוריים שיורדים ממדרגה למדרגה רבבות מדרגות בהשתלשלות העולמות דרך עלה ועלול וצמצומים רבים עד שנתמעם כל כך האור והחיות מיעום אחר מיעום עד שיכול להתצמצם ולהתלבש בבהי גלות תוך אותו דבר הנפרד להחיותו ולקיימו מאין ליש שלא יחזור להיות אין ואפס כבתחלה מקודם שנברא ולכן נקרא עולם הזה ומלואו עולם הקליפות וסטרא אחרא ולכן כל מעשה עוה"ז קשים ורעים והרשעים גוברים בו

אוצר החכמה

אהח10/08/2018

as explained in Etz Chayim, Portal 42, end of ch. 4.

Note: To be sure, there are contained in it[this world] the ten sefirot [of the world] of Asiyah (Action) of the side of holiness, as is written in Etz Chayim, Portal 43, and within these ten sefirot of Asiyah are the ten sefirot of Yetzirah (Formation), and in them the ten sefirot of Beriah (Creation), and in them the ten sefirot of Atzilut (Emanation), in which abides the light of the blessed En Sof. Thus the light of the blessed En Sof pervades this lower world through being clothed in the ten sefirot of the Four Worlds, namely those of Atzilut, Beriah, Yetzirah and Asiyah, as explained in Etz Chayim, Portal 47, ch. 2, and in Sefer ha-Gilgulim, ch. 20.

However, the kelipot are subdivided into two grades, one lower than the other. The lower grade consists of the three kelipot which are altogether unclean and evil, containing no good whatever. In the "chariot" of [the prophet] Ezekiel they are called "whirlwind," "great cloud." . . . 15 From them flow and derive the souls of all the nations of the world, and the existence of their bodies, and also the souls of all living creatures that are unclean and unfit for consumption, 16 and the existence of their bodies, as well as the existence and vitality of all forbidden food in the vegetable kingdom, such as orlah<sup>17</sup> and "Mixed seeds in the vineyard, ..."18 as explained in Etz Chayim, Portal 49, ch. 6, as also the

existence and vitality of all actions, utterances, and thoughts pertaining to the 365 prohibitions and their offshoots, as is explained *ibid.*, at the end of ch. 5.

### **◆** Chapter 7

On the other hand, the vitalising animal soul in the Jew, that which is derived from the aspect of the kelipah, which is clothed in the human blood, as stated above,<sup>2</sup> and the "souls" of the animals, beasts, birds and fishes that are clean and fit for [Jewish] consumption, as also the existence and vitality of the entire inanimate and entire vegetable world which are permissible for consumption, as well as the existence and vitality of every act, utterance and thought in mundane matters that contain no forbidden aspect-being neither root nor branch of the 365 prohibitive precepts and their offshoots, either on the explicit authority of the Torah, or by Rabbinic enactment—yet are not performed for the sake of Heaven but only by the will, desire and lust of the body; and even where it is a need of the body, or its very preservation and life, but his intention is not for the sake of Heaven, that is, to serve G-d thereby

[15] Ezek. 1:4. [16] Lev. 11; Deut. 14. [17] First three years' harvest of fruit of a tree. Cf. Lev. 19:23. [18] Deut. 22:9.

Chapter 7
[I] The author continues to expound

the doctrine of the kelipot, and his definitions of good and evil, distinguishing an intermediate category. [2] Ch. 1.
[3] The quotes are the translator's. According to Lurianic doctrine all things, including inanimate objects, possess a "soul," which is the creative

and preserving force of the Creator, the thing's reality. This doctrine was adopted and expounded by the Ba'al Shem Tov and Rabbi Schneur Zalman. Cf. Sha'ar ha-Yichud veha-Emunah, ch. 1 ff.

בו כמ"ש בע"ח שער מ"ב סוף פ"ד\* אלא שהקליפות הנה

עם היות בתוכו עשר ספי התחתונה היא שלש קליפו׳ דעשיה דקרושה וכם"ש בע"ח שער ם"ג ובתוך עשר ספי׳ דעשיה אלו הן עשר ספי׳ דיצירה וגתוכן עשר ספי׳ בדם פוב כלל ונקראו דבריאה ובחוכן עשר ספי דאצילות רוֹה שבתוכן אור א"ס ב"ה ונמצא אזר א"ם ב"ה מלא כל הארץ הלזו התחתונה על ידי התלבשותו בעשר ספי' דארבע עולמות אבי"ע כמ"ש כל אומות עובדי גלוליםוקיום בע"ה שער מ"ז פ"ב ובספר גלגולים פרק כ':

הן נחלקות לשתי מדרגות זו לממה מזו המדרגה המכאות ורעות לגמרי ואין יחזקאל במרכבת סערה וענן גרול וגו' ומהן נשפעות ונמשכות נפשות גופם ונפשות כל בעלי חיים הממאים ואמורים באכילה

וחיות כל מאכלות אפורות גופם וקיום מהצומח כמו ערלה וכלאי הכרם כו' וכמ"ש בע"ח שער מ"מ פ"ז וכן קיום וחיות כל המעשה דבור ומחשבה של כל שם"ה לא תעשה וענפיהן כמ"ש שם מוף פ"ה:

פרק ז אך נפש החיונית הבהמית שבישראל שמצד הקליפה המלובשת בדם האדם כנ"ל ונפשות כהמות וחיות ועופות ודגים מהורים ומותרים באכילה וקיום וחיות כל הדומם וכל הצומח המותר באכילה וכן קיום וחיות כל המעשה דבור ומחשבה בענייני עוה"ו שאין בהם צד איסור לא שרש ולא ענף משס"ה מצות לא תעשה וענפיהן דאורייתא ודרבנן רק שאינן לשם שמים אלא רצון הגוף וחפצו ותאותו ואפי׳ הוא צורך הגוף וקיומו וחיותו ממש אלא שכוונתו אינה לשם שמים כדי לעבוד את ה' בגופו לא עדיפי

ואוצר החכמה!

—all these acts, utterances and thoughts are no better than the vitalising animal soul itself; and everything in this totality of things flows and is drawn from the second gradation [to be found] in the kelipot and sitra achra, namely, a fourth kelipah, called kelipat nogah. For in this world, called the "World of Asiyah (Action)," most, indeed almost all, of it [the kelipat nogah] is bad, and only a little good has been intermingled within it (from which come the good qualities contained in the animal soul of the Jew, as is explained above. 5)

This [kelipat nogah] is an intermediate category between the three completely unclean kelipot and the category and order of Holiness. Hence it is sometimes absorbed within the three unclean kelipot (as is explained in Etz Chayim, Portal 49, beginning of ch. 4, on the authority of the Zohar), and sometimes it is absorbed and elevated to the category and level of Holiness, as when the good that is intermingled in it is extracted from the bad, and prevails and ascends until it is absorbed in Holiness. Such is the case, for example, of he who eats fat beef and drinks spiced wine in order to broaden his mind for the service of G-d and His Torah; as אַת<u>ה 10/08/2018</u> Ravah said: "Wine and fragrance [make a man's mind more receptive]," or in order to fulfil the command concerning enjoyment of the Sabbath and Festivals. In such a case the vitality of the meat and wine, originating in the kelipat nogah, is distilled and ascends to G-d like a burnt offering and sacrifice.

So, too, when a man utters a pleasantry

So, too, when a man utters a pleasantry in order to sharpen his wit and rejoice his heart in G-d, in His Torah and service. which should be practised joyfully, as Ravah was wont to do with his pupils, prefacing his discourse with some witty remark, to enliven the students thereby.8 ◆▲On the other hand, he who belongs to those who gluttonously guzzle meat and quaff wine in order to satisfy their bodily appetites and animal nature, derived from the so-called element of water of the four evil elements contained therein, from which comes the vice of lust—in such case the energy of the meat and wine consumed by him is degraded and absorbed temporarily in the utter evil of the three unclean kelipot, and his body temporarily becomes a garment and vehicle for them, until the person repents and returns to the service of G-d and His Torah. For, inasmuch

<sup>[4]</sup> See Glossary and Notes. [5] Ch.
1. [6] Yoma 76b. [7] Maimonides,
Code, Hilchot Shabbat 30:7;
Hilchot Yom Tov 6:16. Rabbi
Schneur Zalman, Shulchan Aruch,
242:1; 529:1, 3. [8] Pesachim
117a.

עדיפי מעשה דבור ומחשבות אלו מנפש החיונית הבהמית בעצמה והכל כאשר לכל נשפע ונמשך ממדרגה השנית שבקליפות וממרא אחרא שהיא קליפה רביעית הנקראת קליפת נוגה שבעולם הזה הנקרא עולם העשיה רובו ככולו רע רק מעם טוב מעורב בתוכה [שממנה באות מדות מובות שבנפש הבתמית שבישראל כמ"ש לעיל] והיא בחי' ממוצעת בין שלש קליפות הממאות לנמרי ובין בחי׳ ומדרגת הקדושה ולכן פעמים שהיא נכללת בשלש קליפות הממאות [במ"ש בע"ח שער מ"ם ריש פ"ר בשם הזהר שהיא נכללת ועולה בבחי' ומררגת הקרושה רהיינו כשהמוב המעורב בה נחברר מהרע וגובר ועולה ונכלל בקרושה כנון ד"מ האוכל בשרא שמינא דתורא ושותה יין מבושם להרחיב דעתו לה' ולתורתו כדאמר רבא חמרא וריחא כו' או בשביל כדי לקיים מצות ענג שבת וי"ם אזי נתברר חיות הבשר והיין שהיה נשפע מקליפת גוגה ועולה לה' כעולה וכקרבן. וכן האומר מילתא דבדיחותא לפקח דעתו ולשמח לבו לה׳ ולתורתו ועבודתו שצריכים להיות בשמחה וכמו רבא לתלמידיו שאמר לפניהם דבריחותא תחלה ובדחי רבגן. אך מי שהוא בזוללי בשר וסובאי יין למלאת תאות גופו ונפשו הבהמית שהוא בחי' יסוד המים מארבע יסודות הרעים שבה שממנו מדת התאוה הנה ע"י זה יורר חיות הבשר והיין שבקרבו ונכלל לפי שעה ברע גמור שבשלש קליפות השמאות וגופו געשה להן לבוש ומרכבה לפי שעה עד אשר ישוב האדם ויחזור לעבודת ה' ולתורתו כי לפי

10/08/2018 אה

שהיה

as the meat and wine were kasher, they have the power to revert and ascend with him when he returns to the service of G-d. This is implied in the terms "permissibility" and "permitted" (mutar), that is to say, that which is not tied and bound by the power of the "extraneous forces" preventing it from returning and ascending to G-d. Nevertheless, a trace [of the evil] remains in the body. Therefore the body must undergo the "Purgatory of the grave," as will be explained later. 11

So, too, with regard to the vitality of the drops of semen emitted from the body with animal lust, by him who has not conducted himself in a saintly manner during intimacy with his wife in her state of purity.<sup>12</sup>

Such is not the case, however, with forbidden foods and coition, which derive from the three kelipot that are entirely unclean. These are tied and bound by the Extraneous Forces for ever, and are not released until the day comes when death will be swallowed up for ever, as is written: "And I will cause the unclean spirit to pass from the land;"13 or until the sinner repents to such an extent that his premeditated sins become transmuted into veritable merits, which is achieved through "repentance out of love," coming from the depths of the heart, with great love and fervour, and from a soul passionately desiring to cleave to the blessed G-d, and thirsting for G-d like a parched desert soil. For inasmuch as his soul had been in a

barren wilderness, and in the shadow of death, which is the sitra achra, and infinitely removed from the light of the Divine Countenance, his soul now thirsts [for G-d] even more than the souls of the righteous, as our Sages say: "In the place where penitents stand, not even the perfectly righteous can stand." It is concerning the repentance out of such great love that they have said: "The penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues," in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues," in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the place where the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become, in his case, like virtues, in the penitent's premeditated sins become the penitent since the penitent since penitent since penitent since penitent since penitent since penit

However, repentance that does not come from such love, even though it be true repentance, and G-d will pardon him, nevertheless his sins are not transformed into merits, and they are not completely released from the *kelipah*, until the end of time, when death will be swallowed up for ever.

•A Yet the vitality which is in the drops of semen that issue wastefully, even though it has been degraded and incorporated in the three unclean kelipot, nevertheless it can ascend from there by means of true repentance and intense kavanah<sup>17</sup> during the recital of the Shema at bedtime, as is known from our master, Rabbi Isaac Luria, of blessed memory, and is implied in the Talmudic saying: "He who recites the Shema at bedtime is as if he held a double-edged sword, ..." wherewith to slay the bodies of the Extraneous Forces that have become garments

אהת 10/08/2018 מרת

[9] The Hebrew term now literally means "released." [10] Another term for kelipot and sitra achra. [11] Ch. 8. [12] The entire sentence does not appear in our published text, but has been inserted here from a reliable manuscript in the Schneersohn

Library. It has also been incorporated into the Yiddish edition of the Tanya, published by the Kehot Publication Society (Brooklyn, N.Y., 1956).
[13] Zechariah 13:2. [14] Berachot 34b. [15] Rosh Hashanah 29a.
[16] This religious experience is

unknown to the perfect tzaddik who never sinned, and consequently has never experienced the remorse and yearning of a repentant soul. This does not mean, however, that the tzaddik cannot experience any kind of teshuvah, for in a broader and truez sense

שהיה בשר היתר ויין כשר לכך יכולים לחזור ולעלות עמו בשובו לעבורת ה' שוהו לשון היתר ומותר כלומר שאינו קשור ואסור בידי החיצונים שלא יוכל לחזור ולעלות לה' רק שהרשימו ממנו גשאר בגוף ועל צריך הגוף לחיבום הקבר כמ"ש לקמן מה שאין במאכלות אסורות וביאות אסורות שהן משלש קליפות הממאות לגמרי הם אסורים וקשורים בידי החיצונים לעולם ואין עולים משם עד כי יבא יומם ויבולע המות לנצח כמ"ש ואת רוח המומאה אעביר מן הארץ או עד שיעשה תשובה גדולה כל כך שזדונות נעשו לו כזכיות ממש שהיא תשובה מאהבה מעומקא דלבא כאהבה ובה וחשיקה ונפש שוקקה לדבקה בו ית' וצמאה נפשו לה' כארץ עיפה וציה להיות כי עד הנה היתה נפשו בארץ ציה וצלמות היא הסטרא אחרא ורחוקה מאור פני ה' בתכלית ולזאת צמאה נפשו ביתר עז מצמאון נפשות הצדיקים כמאמרם ז"ל במקום שבעלי תשובה עימרים כו' ועל תשובה מאהבה רבה זו אמרו שזרונות נעשו לו כזכיות הואיל ועל ידי זה בא לאהבה רבה זו אבל תשובה שלא מאהבה זו אף שהיא תשובה נכונה וה' יסלח לו מכל מקום לא געשו לו כזכיות ואין עולים מהקליפה לנמרי עד עת קץ שיבולע המות לנצה. אך החיות שבמפות זרע שיצאו ממנו לבמלה אף שירדה ונכללה בשלש קליפות הממאות הרי זו עולה משם בתשובה נכונה ובכוונה עצומה בקריאת שמע שעל המשה כנורע מהאר"י ז"ל ומרומז בנמרא כל שמע על ממתו כאלו אוחז חרב של להרוג גופות החיצונים שנעשו לבוש לחיות

אוצר החכמה:

(and as the Hebrew term indicates) it means "return" to the Source, which is of infinite scope. (Cf. Likutei Torah, beg. Haazinu.) [17] "Intention," i.e. concentration and devotion in prayer, study or the performance

of a ritual precept. Cf. infra., chs. 38, 40, and 41 for an elaboration of the term. [18] Berachot 5a. for the vitality which is in the drops [of semen], so that this vitality may ascend, as is known to those who are familiar with the Esoteric Wisdom. Therefore the sin of wasteful emission of semen is not mentioned in the Torah among the list of forbidden coitions, although it is even more heinous than they; and this sin is greater because of the enormity and abundance of the uncleanness and of the kelipot which he begets and multiplies to an exceedingly great extent through wasteful emission of semen, even more than through forbidden coitions. Except that in the case of forbidden coitions he contributes strength and vitality to a most unclean kelipah, from which he is powerless to bring up the vitality by means of repentance,

Note: The reason being that this vitality has been absorbed by the "female" element of the kelipah, which receives and absorbs the vitality from the holiness. Not so with wasteful emission of semen, where there is obviously no female element of kelipah, and only its powers and forces provide the garments for the vitality of the [wasteful] semen, as is known to those familiar with the Esoteric Wisdom.

unless he repents with such great love, that his wilful wrongs are transformed into merits.

From the above, one may understand the comment of our Sages: "Which is 'a fault that cannot be rectified?" —Having incestuous intercourse and giving birth to

אוצר החכמה

a bastard."<sup>20</sup> For in such a case, even though the sinner undertakes such great repentance, he cannot cause the [newly created] vitality to ascend to Holiness, since it has already descended into this world and has been clothed in a body of flesh and blood.

### ■ Chapter 8

There is an additional aspect in the matter of forbidden foods. The reason they are called issur ["chained"] is that even in the case of one who has unwittingly eaten a forbidden food intending it to give him strength to serve G-d by the energy of it, and he has, moreover, actually carried out his intention, having both studied and prayed with the energy of that food, nevertheless the vitality contained therein does not ascend and become clothed in the words of the Torah or prayer, as is the case with permitted foods, by reason of its being held captive in the power of the sitra achra of the three unclean kelipot. This is so even when the prohibition is a Rabbinic enactment, for the words of the Scribes are even more stringent than the words of the Torah, and so forth.1

Therefore, also the evil impulse (yetzer hara) and the force that strains after forbidden things is a demon of non-Jewish demons, which is the evil impulse of the nations

אה 10/08/2018 החלם

[19] Eccl. 1:15. [20] Chagigah 92.

Chapter 8 [1] Mishnah, Sanhedrin 11:3; Bamidbar Rabba 14:12, etc. לחיות שבמפות ועולה החיות מהם כידוע לי"ח. ולכן לא הוזכר עון זרע לבמלה בחורה בכלל ביאות אסורות אף שחמור מהן וגדול עונו בבחי הגדלות ורבוי המומאה והקליפות שמוליד ומרבה במאד מאד בהוצאת זרע לבמלה יותר מביאות אסורות רק שבביאות אסורות מוסיף כח וחיות בקליפה ממאה ביותר עד שאינו יכול להעלות משם החיות בתשובה \*

הגה"ה מאהבה רבה כל כך עד (מפני שנקלטה ביסוד דגוקכא שזדונות נעשו לו כזכיות הקליפה המקבלת וקולשת החיות מהקדושה משא"ב בזרע לבטלה שאין ובזה יובן מאמר רז"ל שם בחי' נוקבא דקליפה רק שכחותיה איזהו מעוות שלא יוכל וחיילותיה מלבישים לחיות שבמפות

תשובה לתקון זה שבא על הערוה בידוע לי״ח):

והוליד ממור שאו גם אם יעשה תשובה גדולה כל כך אי אפשר לו להעלות החיות לקדושה מאחר שכבר ירדה לעולם הזה ונתלבשה בגוף

בשר ודם:

פרק ה ועוד זאת במאכלות אסורות שלכך נקראים בשם איסור מפני שאף מי שאכל מאכל איסור בלא הודע לשם שמים לעבור ה' בכח אכילה ההיא וגם פעל ועשה כן וקרא והתפלל בכח אכילה ההיא אין החיות שכה עולה ומתלבשת בתיבות התורה והתפלה כמו ההיתר מפני איסורה

בידי הס"א משלש קליפות הממאות ואפי׳ הוא איסור דרבנן שחמורים דברי סופרים יותר מדברי תורה כו' ולכן גם היצר הרע וכח המתאוה לדברים האסורים הוא שר משרין נוכראין שהוא יצר הרע של אומות עו"ג

שנפשותיהם

אוצר החכמה

whose souls are derived from the three unclean kelipot. On the other hand, the evil impulse and the craving force after permissible things to satisfy an appetite is a demon of the Jewish demons,2 for it can be reverted to holiness, as is explained above.3 Nevertheless, before it has reverted to holiness it is sitra achra and kelipah, and even afterwards a trace of it remains attached to the body, since from each item of food and drink are immediately formed blood and flesh of his flesh. That is why the body must undergo the "Purgatory of the grave,"4 in order to cleanse it and purify it of its uncleanness which it had received from the enjoyment of mundene things and pleasures, which are derived from the uncleanness of the kelipat nogah and of the Jewish demons; only one who had derived no enjoyment from this world all his life, as was the case with our Saintly Master [Rabbi Judah the Prince, is spared this.

• As for innocent idle chatter, such as in the case of an ignoramus who cannot study, he must undergo a cleansing of his soul, to rid it of the uncleanness of this kelipah, through its being rolled in "The hollow of a sling," 5 as is stated in the Zohar, Parshat Beshallach, p. 59.6 But with regard to forbidden speech, such as scoffing and slander

and the like, which stem from the three completely unclean kelipot, the hollow of a sling (alone) does not suffice to cleanse and remove the uncleanness of the soul, but it must descend into Gehinnom [Purgatory].

So, too, he who is able to engage in the Torah, but occupies himself instead with frivolous things, the hollow of a sling cannot itself effectively scour and cleanse his soul, but severe penalties are meted out for neglect of the Torah in particular, apart from the general retribution for the neglect of a positive commandment through indolence, namely, in the Purgatory of Snow,<sup>7</sup> as is explained elsewhere.<sup>8</sup> Likewise, he who occupies himself with the sciences of the nations of the world is included among those who waste their time in profane matters, insofar as the sin of neglecting the Torah is concerned, as is explained in the Laws Concerning Study of the Torah.9 Moreover, the uncleanness of the science of the nations is greater than that of profane speech, for the latter informs and defiles only the middot which emanate from the element of the holy ruach within his divine soul with the contamination of the kelipat nogah that is contained in profane speech which is derived from the element of the evil ruach of this kelipah

10/08/2018 אהת

<sup>[2]</sup> Cf. Zohar III, '253a; 277a f.
[3] Ch. 7. [4] Chibbut ha-Kever.
Cf. Zohar II, 151a, and especially
R. Chayim Vital, end of Sefer haGilgulim, and Sefer ha-Kavanot, p.
55b f. [5] Cf. I Sam. 25:29: "And
the souls of thine enemies, them shall he

sling out, as out of the hollow of a sling," eschatologically interpreted in Shabbat 152b. [6] Zohar II, p. 59a. [7] The Purgatory, where the soul is cleansed of the "stains" acquired during lifetime so that it could then enter the Gan Eden (Paradise) in the presence

of the Divine Glory, operates on the principle of "measure for measure," or in kind. Thus offences of commission caused by passion and lust are cleansed in a "stream of fire," while those of omission, due to indolence and coolness, are cleansed in a "Gehenna of Snow,"

שנפשותיהם משלש כליפות המטאות משא"כ היצה"ר וכח המתאוה לדברים המוחרים למלאת תאוחו הוא שד משרין יהוראין לפי שיכול לחזור לקרושה כדלעיל. אך מ"ם קודם שחזר לקרושה הוא ס"א וקליפה וגם אח"כ הרשימו ממנו נשאר דבוק בנוף להיות כי מכל מאכל ומשקה געשה תיכף דם ובשר מבשרו ולכן צריך הגוף לחיבום הקבר לנקותו ולמהרו מפומאתו שקיבל בהגאת עולם הזה ותענוגיו כפוכאת נוגה ושרין יהודאין אא"כ מי שלא נהנה מעוה"ו כל ימיו כרבינו הקדוש. ועל דברים במלים בהיתר כגון ע"ה שאינו יכול ללמוד צריך למהר נפשו ממומאה זו דקליפה זו ע"י גלנולה בכף הקלע כמ"ש בזהר פ' בשלח רף ג'מ. אכל לדיבורים אסורים כמו ליצנות ולשון הרע וכיוצא בהם שהן משלש קליפות הממאות לגמרי אין כף הקלע [לבדו] מועיל לשהר ולהעביר מומאתו מהנפש רק צריכה לירד לגיהנם. וכן מי שאפשר לו לעסוק בתורה ועוסק בדברים בטלים אין מועיל לנפשו למרקה ולזככה רק כף הקלע לבדו עונשים חמורים שמענישים על ביפול תורה בפרפות טלבד עונש הכללי לכל ביטול מ"ע מחמת עצלות בגיהגם של שלג כמבואר במ"א וכן העוסק בחכמות אומות עובדי גלולים בכלל דברים במדים יחשב לענין עון ביפול תורה כמ"ש בהלכות תלפור תורה ועוד זאת יתרה מומאתה של חכמת האומות עובדי גלולים על מומאת דברים במלים שאינו מלכיש ומממא רק המדות מיסוד הרוח הקדוש שבנפשו האלהית בפומאת קליפת נוגה במלים הבאים מיסוד הרוח הרע שבקליפה

אוצר החכמה

etc. [8] Rabbi Isaac Luria, Likutei Torah, Shemot. Cf. also Zohar I, 62b; 237b; II, 150a/b. [9] The first work of Rabbi Schneur Zalman was a treatise on the Laws Concerning the Study of the Torah (Hilchot

Talmud Torah), first published in Shklov, 1794, and subsequently incorporated in his Shulchan Aruch.

in his animal soul, as mentioned above; 10 yet he does not defile the [intellectual] faculties of ChaBaD in his soul, for they are but words of foolishness and ignorance, since even fools and ignoramuses can speak that way. Not so in the case of the nations' science whereby he clothes and defiles the intellectual faculties of ChaBaD in his divine soul with the contamination of the kelipat nogah contained in those sciences. whither they have fallen through the "shattering of the vessels" out of the socalled "hinder part" of Chochmah of Kedushah, as is known to those familiar with the Esoteric Wisdom. Unless he employs [these sciences] as a useful instrument, viz., as a means of a more affluent livelihood to be able to serve G-d, or knows how to apply them in the service of G-d and His Torah. This is the reason why Maimonides and Nachmanides, of blessed memory, and their adherents, engaged in them.

# • Chapter 9

The abode<sup>1</sup> of the animal soul (nefesh habahamit) derived from the kelipat nogàh in every Jew, is in the heart, in the left ventricle that is filled with blood. It is

written, "For the blood is the nefesh."<sup>2</sup> Hence all lusts and boasting and anger and similar passions are in the heart, and from the heart they spread throughout the whole body, rising also to the brain in the head, so as to think and meditate about them and become cunning in them,<sup>3</sup> just as the blood has its source in the heart and from the heart it circulates into every limb, rising also to the brain in the head.

But the abode of the divine soul is in the brains4 that are in the head, and from there it extends to all the limbs; and also in the heart, in the right ventricle wherein there is no blood, as is written, "The heart of the wise man is on his right."5 It is [the source of man's fervent love towards G-d which, like flaming coals, flares up in the heart of discerning men who understand and reflect, with the [faculty of] knowledge6 of their brain, on matters that arouse this love;7 also [of] the gladness of the heart in the beauty of G-d and the majesty of His glory [which is aroused] when the eyes of the wise man, that are in his head,8 i.e. in the brain harbouring his wisdom and understanding, gaze at the glory of the King and beauty of His greatness that are unfathomable and without end or limit, as explained elsewhere; as also the other holy affections (middot) in the heart originate from ChaBaD [wisdom, understanding, knowledge in the brains.

●▲ It is written, however,

אוצר החכמה

אַה'ת10/08/2018

[10] Ch. 1.

Chapter 9
[1] In the sense of its principal area of manifestation. [2] Deut. 12:23. Cf. Supra, end of ch. 1 Nefesh means life,

and also "desire" (Gen. 23:8). [3] The animal soul is mainly moved by passion, while the intelligence reacts to it. [4] The divine soul is essentially intellective. [5] Eccl. 10:2. [6] For the term da'at ("knowledge"), see end

ch. 3, above. [7] In the divine soul the relation between mind and heart is reversed from that of the animal soul. (See n. 3, above.) [8] Comp. Eccl. 2:14.

זו כנפשו הבהמית כדלעיל ולא בחי חב"ד שבנפשו מאחר שהם דברי שמות ובורות שגם השומים וע"ה יכולים לדבר כן. משא"כ בחכמת האומות עובדי גלולים הוא מלביש ומממא בחי חב"ד שבנפשו האלהית במומאת קליפת נוגה שבחבמות אלו שנפלו שמה בשבירת הכלי מבחי אחוריים של הכמה דקרושה כירוע ליורעי חן אלא א"כ עושה אותן קרדום לחתוך בהן דהיינו כדי להתפרנם מהן בריות לעבוד ה' או שיורע להשתמש בהן לעבורת מהן בריות וזהו מעמו של הרמב"ם ורמב"ן ו"ל וסיעתן שעסקו בהן:

פרק מ והנה מקום משכן נפש הבהמית שמקליפת

נוגה בכל איש ישראל הוא כלב בחלל שמאלי שהוא מלא דם וכתיב כי הדם הוא הנפש ולכן כל התאות והתפארות וכעם ודומיהן הן בלב ומהלב הן מתפשמות בכל הגוף וגם עולה למוח שבראש לחשב ולהרהר בהן ולהתחכם בהן כמו שהדם מקורו בלב ומהלב מתפשמ לכל האברים וגם עולה להמוח שבראש. אך מקום משכן נפש האלהית הוא במוחין שבראש ומשם מתפשמת לכל האברים וגם בלב בחלף הימני שאין בו דם וכמ"ש לב חבם לימינו והיא אהבת ה' כרשפי שלהבת מתלהבת בלב משבילים המבינים ומתכוננים בדעתם אשר במוחם ברברים המעוררים את האהבה. וכן שמחת לבב בתפארת ה' והדר גאונו כאשר עיני החבם אשר בראשו במוח חכמתו ובינתו מסתכלים ביקרא דמלכא ותפארת גדולתו עד אין חקר ואין סוף ותכלית כמבואר במקום אחר וכן שאר מרות קרושות שבלב הן מחב"ר שבמוחין. אך הנה כתיב ולאום

אהת 10/08/2018